AN

Hochschule Neu-Ulm
University of Applied Scionces

HNU Working Paper
Nr. 61

Dirk Bildhauser
Philosophische Perspektiven auf Transformation

und Fuihrung im Management: Das Beispiel Shiva

02 /2026

Dr. Dirk Bildhauser, Professor fur Management und Consulting
Hochschule fir angewandte Wissenschaften Neu-Ulm
University of Applied Sciences

Wileystralie 1, D-89231 Neu-Ulm



AN

Hochschule Neu-Ulm
University of Applied Scionces

Abstrakt

Die vorliegende Arbeit befasst sich damit, wie das philosophische Symbol Shiva Impulse fir
Transformation und Flihrung im modernen Management liefern kann. Auf Basis einer
hermeneutischen Analyse mythologischer und philosophischer Quellen wird Fihrung als
Bewusstseinsleistung interpretiert, die den Umgang mit Wandel, Ambiguitat und Komplexitat
ermdglicht. Shiva wird dabei nicht als normatives Leitbild, sondern als
erkenntnistheoretischer Deutungsrahmen gelesen.

Freie Schlagworter:
Shiva, Bewusstsein, Leadership, Transformation, Nicht-Dualitat, Antifragilitat
JEL-Klassifikation:

M10, M12, M14



AN

Hochschule Neu-Ulm
University of Applied Scionces

Inhalt
1. Anlass und Forschungsfrage ................ccccuuiiiiiiiiiiiiiii s 4
2. Shiva im philosophischen Kontext................coooiiiiii 6
2.1 Mythologisch-ikonografische Anndherung an Shiva.................................. 7
2.2 Shiva in der Philosophie des kaschmirischen Shivaismus ....................... 9
2.3 Die funf Akte Shivas als Transformationslogik.................................. 10
3. Shiva als Management-Metapher ...............ccooiiiiiii 12
3.1 Zerstorung als Voraussetzung fur Innovation........................... 13
3.2FuhrenimWandel ... 14
3.3 Integration von Gegensatzen und dienende Fiihrung ............................... 15
3.4 Pancakrtya als analytischer Deutungsrahmen.................................... 16
4. Ableitungen fiir die Managementpraxis...............ccccccviiiiiiiiiiiii 18
4.1 Innovationskultur und Change Management ........................cccciieeee. 18
4.2 Leadership und personliche Resilienz......................ccoooiiiiiiii 19
B FazZit. ... 20
LiteraturverzeiChnis ........... ... 21



AN

Hochschule Neu-Ulm
University of Applied Scionces

1. Anlass und Forschungsfrage

In der Mitte der zwanziger Jahre dieses Jahrhunderts verdichtet sich in weiten Teilen
der westlichen Welt die subjektive Wahrnehmung, dass sich globale Gesellschaften
in einer Phase tiefgreifender Instabilitdt und des Niedergangs befinden. Stimuliert
wird diese Einschatzung durch parallele Megatrends und die damit einhergehenden
negativen Veranderungen unter anderem durch die Digitalisierung (in Verbindung mit
kunstlicher Intelligenz), durch weltweite Kriege und Flichtlingsbewegungen sowie
durch diverse dkologischen Grof3- und Kleinkrisen. Hinzu kommen als Katalysatoren
die jederzeit zur VerfUgung stehenden Informationskanale, die sich dazu in
bestimmte voneinander abgeschottete Meinungsrichtungen konturieren, was in der
Folge als demokratiegefahrdend gewertet werden kann. Sieht man einen starken
Zusammenhang zwischen dem gesellschaftlichen und dem dkonomischen Kontext,
wie ihn Sedlacek plausibilisiert hat (Sedlacek 2012), wird dieses Negativ-Szenario
durch objektive Daten tatsachlich untermauert. Mit anderen Worten: Ein globaler
Okonomischer Stillstand trifft auf die bekannte VUKA-Welt, die dazu noch in ihren
Subsystemen antifragil ist (Taleb 2018). Die Aussichten auf eine Reduzierung vor
allem an Komplexitat und Ambiguitat sind dementsprechend gering.

Viele 6konomisch-/gesellschaftlichen Systeme versuchen daher, mit
Handlungsmustern der Vergangenheit die erinnerte alte Stabilitat wiederherzustellen.
Es werden dementsprechend haufig politische Entscheider in Machtpositionen
gewahlt, die genau diese Gleichung bedienen. Die aktuelle amerikanische Regierung
mit ihren MalRnahmen ist ein gutes Beispiel fur diese Ruckbesinnungsromantik, die
jedoch damit auf mittlere bis lange Sicht nicht erfolgreich sein wird. Es sind jedoch
nicht nur Regierungen, die hier aktiv werden. Es sind auch haufig die Unternehmen
und die dort tatigen Verantwortlichen selbst, die versuchen, den Status Quo
zumindest aufrechtzuerhalten. Ein sehr gutes Beispiel und zugleich ein Symbol ist
hier der Kampf der deutschen Automobilindustrie gegen das bevorstehende
Verbrenner-Aus. In der Logik der Systemtheorie kdnnen jedoch die alten Ansatze bei
veranderten Rahmenbedingungen nicht funktionieren. Weder im politischen noch im
wirtschaftlichen Kontext. Es ist daher an der Zeit, sich neue oder alternative
Konzepte anzuschauen.

Dieses Paper fokussiert sich auf den 6konomischen Bezugsrahmen und dort speziell
auf das Thema strategische und spezifische Fuhrung im Sinne von Leadership. In
der westlichen Welt hatte man hier bis dato quasi einen Selbstbezug. Pattanaik hat
das aufgegriffen, indem er die westliche Grundhaltung so formuliert: ,....We need to
change the world with better rules and based on the right beliefs...” (Pattanaik 2015:
15). Mit den “right beliefs” sind dabei vor allem rationale, logische und
faktenbasierten Annahmen gemeint. Diese sind wiederum die Basis fur die meisten
Management-Programme an westlichen Universitaten. Mit diesem Mindset
ausgestattete Manager und Managerinnen sind damit gefangen in einem Denkkafig,
innerhalb dessen wiederum — wie zu sehen ist — keine Antworten auf die Fragen der
Gegenwart generiert werden kdnnen.

Dem stellt Pattanaik eine philosophisch angelegte, kulturhermeneutische Ableitung
von Managementpraktiken aus mythologischen Narrativen gegenuber. Sein
Kernbegriff ist Busines Sutra: Er definiert den eben zitierten Begriff Belief als



AN

Hochschule Neu-Ulm
University of Applied Scionces

Ausgangspunkt dieses Sutras: ,As is belief, so is behaviour, so is business. This is
Business Sutra.” (Pattanaik 2015: 2). Er beschreibt Belief dann in der Art: ,Belief ist
the seed from which sprouts every human enterprise... Every belief is irrational and
hence a myth. Therefore, the study of stories, symbols and rituals to decode the
beliefs they communicate is called mythology” (Pattanaik 2015: 4). Die Grundlogik fur
sein Business Sutra sieht damit wie folgt aus:

Belief “%! ’Eehaww% 'Bmsuwsc;
Wlud What
Net-measurable Measurable Measurable
Intent Task Targe.‘['

(Pattanaik 2015: 2)

Interessanterweise gibt es hier eine begriffliche Identitat mit dem Golden Circle von
Sinek (TEDx Talk ,Start with why“). Auch dieser forderte, zunachst das ,Why“ in den
Fokus zu nehmen. Hier allerdings eher aus einer westlichen, rationalen Perspektive
denn einer mythologischen. Die Erkenntnis von Pattanaik ist, diese Mythologie als
eine Art ,map of mind“ zur erkunden und diese dann dafur zu nutzen, gutes
Management zu betreiben. Nur so konne ein besseres Verstandnis aller
Stakeholdergruppen erreicht werden (vgl. Pattanaik 2015: 14).

Betrachtet man die aktuelle Situation, 1asst sich sogar noch weiter argumentieren:
Erst durch das Wissen um und das Verstandnis von Mythen wird es mdglich, die
heutige Welt einzuordnen und wirklich zu begreifen.

Eine empirische Studie von Mehta et al. (2018) prufte diesbezuglich gleich mehrere
Hypothesen. Einmal, ob in der Konsequenz nicht-westliche Manager mythologische
Figuren tatsachlich als Inspirationsquelle fur ihre jeweiligen Fuhrungsstile, ihr
Entscheidungsverhalten und ihre Arbeitsethik nutzen. Dies wurde bestatigt (vgl.
Mehta et al 2018: 116). Qualitativ wurden dabei bestimmte mythologische Figuren
mit spezifischen Phasen eines Managementprozesses sowie mit verschiedenen
managementrelevanten Eigenschaften assoziiert (vgl. Mehta et al. 2018: 120). Im
Kern gibt es damit offenbar einen Zusammenhang zwischen dem Vorhandensein
einer starken Mythologie und deren realer Nutzung fur die Managementpraxis.

Fir diese Arbeit wurde deshalb ein Kulturkreis ausgewahlt, der wie kaum ein anderer
reich an Mythen und mythologischen Figuren ist: Indien. Die eben zitierte Studie
wurde im Ubrigen dort durchgefiihrt. Und Pattanaik ist einer der bekanntesten
indischen Autoren, der mit seinem Business Sutra den Versuch unternommen hat,
eine Bricke zwischen indischen und westlichen Managementpraktiken zu bauen.



AN

Hochschule Neu-Ulm
University of Applied Scionces

Der Autor selbst wurde auf mehreren Reisen nach Indien mehr und mehr
aufmerksam auf diverse hinduistische Praktiken und Erzahlungen, woraus zunachst
ein allgemeines Interesse entstand. In der tieferen Beschaftigung mit diesen Mythen
kristallisierte sich dann der Gott Shiva als besonders erforschenswiurdig heraus.
Wichtig fur diese Arbeit ist jedoch, dass der Fokus stets auf den philosophischen
Ansatzen und Hintergrinden von Shiva im Kontext des Hinduismus liegt. Und die
Uberprifung deren Bedeutung fiir die westliche Managementpraxis.

Die Forschungsfrage lautet daher: Was kann das philosophische Symbol Shiva
zur Gestaltung von Transformation und Fiihrung im modernen Management
beitragen?

Methodisch folgt die Arbeit einer qualitativen, hermeneutischen Analyse ausge-
wahlter Texte, die konzeptionell interpretiert und in Beziehung zu gegenwartigen
Management- und Organisationstheorien gesetzt werden.

2. Shiva im philosophischen Kontext

Bevor hier Shiva im philosophischen Kontext besprochen wird, zunachst eine
Einordnung. Der Hinduismus — und mit dieser Begrifflichkeit fangt schon das erste
Missverstandnis an — ist von seinem Grundverstandnis her vollig verschieden vor
allem zum Christentum. Zunachst ist er eine neuzeitliche, westlich gepragte
Bezeichnung, die ursprunglich eine Abgrenzung im Sinne eines Nicht-Muslim-Seins
sein sollte (vgl. Stietencron 2017: 9). Oder spitz formuliert: Den Hinduismus als
Religion gab und gibt es so nicht. Und anders als im Christentum (oder auch im
muslimischen Glauben) gibt es keine durch eine Person ausgeldste ,Initialziindung*
mit entsprechend formulierten Dogma.

Die ersten Hinweise auf den Hinduismus sind in mehreren tausend Jahre alten
Verschriftlichungen zu finden. Er ist damit eine bis in die Neuzeit anzutreffende grofRe
Ansammlung von Traditionen, die Bestandteile von Philosophie, Religion und
praktischer Lebensflihrung enthalten. Das impliziert, dass dort, wo es den
Hinduismus gab und gibt, eine dichte Vermengung von Glauben, Leben und Kultur
im Sinne einer nicht-sakularisierten Gesellschaft vorliegt.

Den ersten schriftlichen Aufzeichnungen des Hinduismus, den Veden, die vor allem
religios-rituelle Inhalte hatten, folgten die Upanishaden. Diese kann man als
philosophisch-reflexive Weiterfuhrung der Veden bezeichnen. Das ,Konzept* Shiva
taucht erstmals am Rande der Veden auf. Die Upanishaden selbst kennen Shiva
nicht als zentralen Gott, entwickeln aber die philosophischen Ideen, die spater im
Shivaismus auf Shiva projiziert werden. Die entsprechende Verschriftlichung und
erstmalige Nennung des Namens Shiva erfolgte in den Puranas. Der Shivaismus
bzw. dessen Kernbotschaft als zentraler Forschungsgegenstand dieser Arbeit ist
dann die Manifestierung der shivaistischen Traditionslinie und dort vor allem die
Interpretation im kaschmirischen Shivaismus.

Eine Anmerkung des Autors: Wie dem Leser nicht entgangen sein durfte, sind bereits
die Hinleitungen und die Verortung des Themas sehr komplex. Es ist also in



AN

Hochschule Neu-Ulm
University of Applied Sciences

gewisser Weise etwas Geduld gefordert und auch die Bereitschaft auf ein Einlassen
in das Thema. Man kann diese mentalen Hurden auch als Symptom fur eine sehr
westliche Denkweise interpretieren. Ganz im oben ausgefuhrten Sinne von
Pattanaik, der hier der abendlandischen Logik den Spiegel vorgehalten hat. Und der
Blick in diesen im Grunde eine demitige Haltung gegeniber den
indischen/hindustischen Traditionen induzieren musste.

2.1 Mythologisch-ikonografische Annaherung an Shiva

Bereits aus dem vor-philosophischen Kontext heraus als mythologisch-ikonische
Figur ergeben sich zwei wesentliche Perspektiven auf und von Shiva, die als
tragfahige Metapher flr die Managementpraxis wertvoll sind. Die eine behandelt
seine Stellung als einer der drei wichtigsten Gottheiten (Trimurti) und die andere
seine haufige Darstellung als kosmischen Tanzer (Tandava).

Wikipedia definiert die Trimurti folgendermalden (Wikipedia 2025a):

»1rimurti (Sanskrit ﬁ'{ﬁf Trimarti; ,drei Formen®) ist ein Konzept des Hinduismus, das
die Vereinigung der drei kosmischen Funktionen der Erschaffung, Erhaltung und
Zerstérung bzw. Umformung durch die Verbildlichung der groRen Gétter Brahma als
des Schopfers, Vishnu als des Erhalters und Shiva als des Zerstorers darstellt. Die
Trimurti symbolisiert den Ursprung aller gottlichen Wirkungen in einer Einheit, da die
drei Aspekte sich gegenseitig bedingen und erganzen; sie reprasentiert das

formlose Brahman und driickt die schopfenden, erhaltenden und zerstérenden
Aspekte dieses hochsten Seienden aus.”

AR,

Abb. 1: Trimurti (von links Brahma, Vishnu und Shiva). Trimurti-Relief, Elephanta
Caves (Indien). Quelle: Wikimedia Commons. Public Domain.



ANLY.

Hochschule Neu-Ulm
University of Applied Sciences

Wichtig ist hierbei, dass durch diese Einheit eine Art Zyklus angedeutet wird. In
dieser Sicht ist Zerstorung keine katastrophale Ausnahmesituation (wie
beispielsweise der deutsche Begriff Un-fall sprachlich andeutet), sondern eine
Bedingung daflrr, dass Neues Uberhaupt erst wieder entstehen kann. Stabilitat
(Vishnu) ist dementsprechend stets fragil (!), wird durch Shivas Kraft verandert und
durch Brahma wieder neu geschaffen.

Die Interpretation der drei Gottheiten als Trimurti im Sinne ihrer Vereinigung wird
jedoch auch kritisiert: ,Der indische Reimport des in Europa zur Trinitatslehre
geadelten, im selben Schritt aber auf die drei Goétter Brahma, Vishnu und Siva
reduzierten trimurti-Konzeptes vollzog sich ab der Modene im Zuge eines verstarkt
einsetzenden Austauschprozesses, der damit endete, dass man auch in Indien
trimUrti fir dasselbe hielt wie die Europaer” (Slaje 2012: 39). Anders formuliert: Die
Dreieinigkeit entstand aus einer Ubertragung der christlichen Trinitat und hat keine
Vertiefung in der religiés-philosophischen Besprechung innerhalb der Puranas. Die
Trimurti sind damit in dieser Interpretation drei Erscheinungs- bzw. Wirkformen eines
einzigen gottlichen Prinzips. Was jedoch bleibt: Das Konzept Shiva steht fur die
Notwendigkeit der Zerstérung bestehender Ordnungen. Dieser Gedanke wird im
Kashmirischen Shivaismus dann noch einmal vertieft und differenziert (siehe Kap.
2.2).

Eine zweite, sehr populare Darstellung zeigt Shiva als Tanzer im Flammenkreis.

Abb. 2: Shiva als Nataraja (Chola-Bronze), Musée Guimet, Paris.
Quelle: Wikimedia Commons, Public Domain.



AN

Hochschule Neu-Ulm
University of Applied Sciences

Er verkorpert dort die Gestalt des Nataraja. Der Tanz (Tandava) steht im Kern fur die
Ausfuhrung der Funktion von Shiva als Zerstorer. Es kann damit eine Art inhaltlicher
Zusammenhang zur Trimurti hergeleitet werden (und wie noch zu zeigen sein wird
auch zu den funf Akten von Shivas Transformationslogik — siehe Kap. 2.3).

Die mythologisch-ikonografische Interpretation ist, dass die Grundstruktur von
Realitat als Bewegung gesehen werden kann resp. werden muss. Es sind dabei im
Bild des Tanzes gleich mehrere Perspektiven und Dimensionen angedeutet: ,Als
Nataraja erscheint Shiva in anthropomorpher Gestalt als vierarmiger Tanzer inmitten
eines Flammenkreises, der sowohl die sich ausbreitende Energie des Gottes als
auch den Rand des Universums symbolisiert. Die sich durch die Drehungen beim
Tanz seitlich ausbreitenden Haarflechten bilden eine Art Aura um das Haupt Shivas.
Das linke Bein des Gottes ist in einer Tanzfigur erhoben; mit seinem rechten tritt er
auf den am Boden liegenden Zwergdamon Apasmara, die Verkorperung von
Ignoranz und Dummbheit. In seiner rechten oberen Hand halt Nataraja

die Klappertrommel (Sanskrit damaru) der wandernden Asketen; mit seiner unteren
rechten Hand zeigt er die Geste des Schutzes (abhayamudra). Aus der linken
geodffneten Handflache lodert eine Flamme, die andere linke Hand bildet eine
Parallelfigur zu seinem linken Bein.” (Wikipedia 2025b).

Metaphorisch interessant ist, dass Shiva diesen fast ,unmadglichen® Tanz dennoch
stabil meistert. Es ist jedoch zu erkennen, dass eine Dynamik mit Vor- und Nachlauf
abgebildet ist und der Nataraja im nachsten Moment eine andere Gestalt annehmen
wurde. Stabilitat ist damit nur eine Momentaufnahme und steter Wandel der
Normalzustand.

2.2 Shiva in der Philosophie des kaschmirischen Shivaismus

Wahrend die mythologisch-ikonografische Darstellung in den beiden beschriebenen
Formen Shivas Wandel und Zerstorung narrativ verdichtet, wird diese Dynamik im
kaschmirischen Shivaismus erstmals philosophisch systematisiert. Shiva wird hier
nicht primar als Gott, sondern als hochstes Bewusstsein verstanden.

Die zahlreichen Texte dazu sind fir einen westlichen Leser in der Regel schwer zu
verstehen resp. einzuordnen. Es ist aber tatsachlich so, dass sogar in Indien die
meisten Texte nur als Basis gesehen werden, die dann mit dem gesprochenen
Kommentar eines Guru entsprechend interpretiert und erst so den Schulern vermittelt
werden (vgl. Nelson 2014: 17). Die folgenden Ausflhrungen dienen daher mehr einer
Orientierung im Sinne des Zwecks dieser Arbeit als der Verfolgung eines
philosophischen Vollstandigkeits- und Tiefenanspruchs. Weiterhin ist anzumerken,
dass der kaschmirische Shivaismus eine von mehreren Shivaismus-Schulen ist. Er
ist aber die einzige davon, die Ansatzpunkte dafur liefert, wie Wandel funktionieren
kann.

Versucht man, den kaschmirischen Shivaismus auf seine zentralen Botschaften zu
reduzieren, hat man es vor allem mit nachfolgenden Begriffen zu tun: Cit (das
Bewusstsein), Shakti (die Energie) und Advaita (die Nicht-Dualitat). Alle drei Begriffe
haben einen inneren Zusammenhang und sind fur das Verstandnis dieser



AN

Hochschule Neu-Ulm
University of Applied Sciences

Shivaismus-Tradition von zentraler Bedeutung. Der Versuch einer ersten
Annaherung:

,Der Shaivismus bestimmt die Wirklichkeit in ihrem letzten, endgultigen Sinn als Cit
oder Parasamvit. Cit oder Parasamvit wird mit ,Bewultsein® Ubersetzt. Das englische
Wort fur BewulBtsein — ,Con-sciousness® — weist in seiner Konnotation auf die
Beziehung zwischen einem Subjekt und einem Objekt hin, auf die Zweiheit von
Erkennendem und Erkanntem. Cit ist jedoch absolut frei von Beziehungen und
Zweiheit; es bildet keine Relation, sondern das unwandelbare Prinzip aller stets im
Wandel befindlichen Erfahrungen. Es ist reines und unmittelbares Gewahrsein.*
(Benedikt 2020: 7). Genau aus dieser Perspektive heraus ist Cit mit Shiva
gleichzusetzen. Anders formuliert: Materie erscheint als verdichtete Manifestation
seines Bewusstseins. Die uns umgebende Welt ist somit eine Projektion Shivas und
erfullt von seiner mentalen Konstruktionsleistung.

Wahrend das Bewusstsein (Shiva) als Prinzip interpretiert werden kann, liefert Shakti
als Energie (und als weibliche Kraft) die Dynamik fur das Bewusstsein selbst. ,Die
Shaktas ... argumentieren, dafl3 Shiva ohne die Shakti, also ohne die Fahigkeit zu
erkennen, zu wunschen und zu handeln, vollig hilflos ware. Er lage ohne
Bewul¥tseinsinhalt und ohne Handlungsmaoglichkeit regungslos da wie ein Leichnam.
Das eigentlich schopferische Prinzip ist daher die Shakti, welche erkennt und
handelt, die Welt erschaftt, erhalt und zerstort und die Shiva gar nicht bendtigt.”
(Stietencron 2017: 72). Ubertragen wiederum auf die erlebte Realitat bedeutet dies,
dass es keine externen Impulse gibt, sondern beobachtbare Veranderungen aus
einer inneren, selbstreferenziellen Dynamik heraus entstehen.

Zum Begriff Advaita zitiert Hughes direkt den Swami Lakshmanjoo, den letzten
Nachfahren von Abhinavagupta, der wiederum als der grof3e kaschmirische Saiva-
Universalgelehrte gilt: ,Ich beuge mich vor diesem Bewusstsein ... Dieses
Bewusstsein ist das Herz des Herrn Shiva. Die hochste Energie (sakti) ist die
Energie jenseits der Begrenzung. Sie ist nichtdual (advaita), monistisch.” (Hughes
2014: 73). Ubersetzt bedeutet dies, dass Shiva und Shakti in der Weise miteinander
verbunden sind, dass Einheit und Vielheit keine Gegensatze, sondern
Ausdrucksformen einer einzigen bewussten Realitat sind. Noch einmal anders
formuliert: Cit (das Bewusstsein) ist die eine Realitat, Shakti (die Energie) bringt
zugleich Vielheit hervor. Aber diese Vielheit widerspricht nicht der Einheit.

Zusammengefasst entwirft der kaschmirischen Shivaismus damit eine Perspektive
und ein Verstandnis von Realitat, in dem Bewusstsein, Dynamik und Vielheit
untrennbar miteinander verwoben sind.

2.3 Die funf Akte Shivas als Transformationslogik

Ausgehend von den mythologisch-ikonografischen Interpretation der Notwendigkeit
von Wandel und Zerstorung hat der kaschmirische Shivaismus dazu noch eine
Ausdifferenzierung geliefert. Der Hauptdarsteller ist dabei ausschliel3lich Shiva. Und
anders als Teil der Trimurti Ubernimmt er hier quasi alle Rollen gleichzeitig. Das gilt
in einer zeitlichen Dimension auch fur die als Pancakrtya bezeichneten flnf Akte
selbst — in dem Sinne, dass diese nicht als Stufenmodell verstanden werden sollen,

10



AN

Hochschule Neu-Ulm
University of Applied Scionces

sondern auch und in der Regel parallel stattfinden konnen. Die einzelnen Akte oder
Prinzipien sind: Srishti, Sthiti, Samhara, Tirodhana und Anugraha. Diese werden
haufig direkt in Verbindung mit den Gliedmallen und Gegenstanden, die Shiva als
Nataraja halt oder beruhrt, in Verbindung gebracht (vgl. zum Folgenden Chowdhury
2022: 163ff).

Srishti: Das ikonographische Element ist die rechte obere Hand mit dem Damaru
(Trommel). Nataraja schlagt diese Trommel fortwahrend und sie steht damit fur
Dynamik, Entbergung und standigen Wandel. Der Begriff Entbergung ist hier so zu
verstehen, dass etwas aus einer bis dato Verborgenheit hervortritt und erfahrbar
wird, ohne jemals vollstandig offen zu liegen, da diese Entstehungsgeschichte ein
immer fortlaufender Prozess ist. Kurz: Es gibt keinen Stillstand und dauerhafte
Erneuerung. ,This leads us to the first principle of Holistic Flexibility — system as
becoming — that embraces dynamism and change at the very crux of understanding
a system. A system is constantly being unconcealed just as the pulsating energy of
creation in srishti.” (Chowdhury 2022: 163). Diese Interpretation impliziert auch, dass
eine Neuschopfung immer auch eine Storung des Vorherigen ist. Der Vorgang selbst
ist damit keineswegs harmonisch, sondern zum Teil auch chaotisch und mit
Spannungen versehen. In der Gesamtsicht ist er jedoch nicht aufhaltbar, da Nataraja
mit seiner Energie nicht aufhdren wird, die Trommel zu schlagen.

Sambhara: In der oberen linken Hand halt Nataraja eine Flamme. Diese soll die Kraft
von Transformation und Regeneration symbolisieren. Samhara wird jedoch wegen
der brennenden Flamme haufig mit dem Aspekt der Zerstérung gleichgesetzt. Es
geht hier aber eher um den Aspekt des Ubergangs (feste Struktur Holz zu
gasformiger Struktur Flamme) und damit um Auflésung und Neukonfiguration. , This
leads us to the second principle of Holistic Flexibility — transformative flexibility —

in a system temporarily deduced from a state of flux. Just as srishti and samhara
define the Nataraja’s cosmic cycle, a “system as becoming” and “transformative
flexibility” define the perennial cycle of problem-definition and agile-management.”
(Chowdhury 2022: 165). Samhara ist damit eine Konsequenz und zugleich eine
Komplementaritat zu Srishti. Eine weitere Interpretation kann sein, dass die Flamme
als solche naturlich auch mit einem schmerzhaften Prozess in Zusammenhang steht.
Dieser ist jedoch eine notwendige Bedingung flr Erneuerung (vgl. Bildhauser 2023:
140).

Tirobhava: Nataraja steht mit seinem linken Ful® auf dem Damon Apasmara. Dieser
ist der Zwerg des menschlichen Egos, der Selbstzentriertheit und der Eifersucht.
Nataraja zeigt mit seinem linken unteren Arm nach unten und scheint damit die
Aufmerksamkeit des Betrachters auf diese Szenerie lenken zu wollen. Die Botschaft
ist: So sieht Unwissenheit (gleich Tirobhava) aus. Es ist nicht die Abwesenheit von
Wissen, sondern die Verengung von Wissen auf einen begrenzten Bereich.
Apasmara steht dabei fur die epistemische Verengung von Wirklichkeit: Fixierung,
Reduktion sowie die Blindheit fir Emergenz und relationale Zusammenhange.
Wichtig ist die Erkenntnis, dass Apasmara nicht einfach verschwindet, sondern dass
damit der Auftrag formuliert wird, sie einerseits zur Kenntnis zu nehmen aber
andererseits im Einklang mit den anderen Akten die eigene Unkenntnis zu
uberwinden. ,This leads us to the third principle of Holistic Flexibility — responsible
practice — aimed at addressing problem situations holistically, meaningfully, and

11



AN

Hochschule Neu-Ulm
University of Applied Sciences

sustainably.” (Chowdhury 2022: 166). Verantwortliche Praxis entsteht folglich nicht
durch die einfache Eliminierung von Unwissenheit, sondern durch den klugen
Umgang damit.

Anugraha: Es ist das erhobene linke Bein von Nataraja, dass auf Gnade und
Befreiung hinweisen soll. Das bedeutet einerseits, dass die Begrenzung der eigenen
Sicht erkannt wird und daraus Freiheit entsteht. Andererseits verbirgt sich hier noch
eine weitere Dimension in der Art, dass Menschen nicht einfach Zeugen der
Veranderungen von sich selbst und der Welt sind bzw. sein sollen, sondern sich aktiv
an dieser Veranderung, also ,ko-evolutionierend” einbringen sollten. Das erfordert
jedoch eine Veranderung des eigenen Selbstverstandnisses Uber reflektive
Mentalarbeit. ,With this we arrive at the fourth principle of Holistic Flexibility — spiral
of learning — that is multipronged and multidimensional and will lead ... towards what
the Samkhya calls vidya or knowledge.” (Chowdhury 2022: 167).

Sthiti: “Sthithi, or reassurance, is represented by the Nataraja’s second right-arm with
an open palm. It is the reassurance that life will continue with order amidst disorder,
and that hidden patterns will emerge out of chaos.” (Chowdhury 2022: 168). Man
kann Sthithi mit der Stiftung von Sicherheit in der Unsicherheit umschreiben. In den
daraus entstehenden temporaren Momenten relativer Ordnung, wird es erst moglich
zu handeln und zu lernen. Ohne Sthiti ware nur chaotische Dynamik und keine
Orientierung. Demgegenuber streben Systeme stets nach Ordnung und verstetigen
diese durch Strukturen und Prozesse in der Art, dass sie die dauerhafte Veranderung
(in Srishti angelegt) konterkarieren.

Zusammengefasst und abstrahiert stehen die funf Akte fur die Schépfung (Srishti),
den damit einhergehenden Ubergang (Samhara), die dazu notwendige Uberwindung
der Unwissenheit (Tirobhava), die daraus resultierende Befreiung (Anugraha) und die
mitschwingende Zusicherung von Ordnung (Sthiti). Sie sind jedoch nicht wie ein
normatives Rezept fur Veranderungen zu interpretieren wie beispielsweise die
bekannten Schritte von Kotter, sondern eignen sich vor allem als analytischer
Deutungsrahmen fur FUhrungskrafte in Veranderungsprozessen. Dies vor allem auch
deshalb, weil in einer Organisation in der Regel alle funf Akte gleichzeitig anzutreffen
sind und Fuhrungskrafte mit den daraus resultierenden Spannungsverhaltnissen
vertraut sein und gelernt haben sollten, damit umzugehen. Es ist im wahrsten Sinne
des Wortes ein ausbalancierender Tanz, den Nataraja hier vorfihrt.

3. Shiva als Management-Metapher

Aus den in Kapitel 2 erarbeiteten Erkenntnissen werden in einem nachsten Schritt
jene Aspekte herausgearbeitet und weiterentwickelt, die einen Beitrag zu einem
modernen Management leisten konnen. Die nachfolgenden Kapitel sind daher so
angelegt, dass sie inhaltlich einerseits weitgehend analog zum vorigen Kapitel
strukturiert sind, andererseits jedoch bereits systematisch die Brucke zur
Managementpraxis schlagen.

12



AN

Hochschule Neu-Ulm
University of Applied Sciences

Dabei wird deutlich werden, dass sich der Fokus zunehmend in Richtung der
Verantwortung von Fuhrung verschiebt. Aus dem Konzept Shiva lassen sich namlich
kaum konkrete Management-Tools im engeren Sinne ableiten. Dies war auch so
nicht intendiert. Vielmehr verweist Shiva auf eine implizite Forderung an Manager
und Managerinnen, ihr eigenes Selbstverstandnis sowie das zugrunde liegende
Mindset von Flhrung grundlegend zu reflektieren und bestenfalls weiterzuentwickeln.

Zu Beginn eines jeden Kapitels werden zur Orientierung noch einmal die jeweiligen
Key Learnings genannt.

3.1 Zerstorung als Voraussetzung fur Innovation

Das Konzept Shiva steht flir die Notwendigkeit der Zerstérung bestehender
Ordnungen. Dies ist die Bedingung dafiir, dass Neues (iberhaupt erst entstehen
kann.

In Systemen resp. Organisationen wird Zerstorung in der Regel negativ konnotiert,
weil dieser Vorgang fast immer mit Schuldzuweisungen und vor allem mit
Verlustangsten assoziiert wird. In der ultimativen Auspragung von Veranderung ist
das aus individueller, menschlicher Sicht durchaus nachvollziehbar. Jungere
Beispiele sind (lediglich) die Ankindigung von Werkschliefungen bei der Robert
Bosch GmbH oder die immer wiederkehrenden Standortdebatten bei der
Volkswagen AG (beide Unternehmen nicht ohne Zufall aus der bereits zitierten
Automobilbranche). Es sind aber bereits die kleinen Veranderungen, die auf
Widerstand stol3en. Die Psychologie dahinter ist ausreichend besprochen. Jedoch
vermogen es die Fuhrungskrafte haufig nicht, Veranderungen umzusetzen — seien
sie aus externen Grunden notwendig oder intern so gewollt. Systeme fallen dann in
der Regel wieder in ihren Ausgangszustand zurtck (vgl. Bildhauser 2023: 211).

Der weitaus wichtigere Aspekt ist jedoch, dass diese Veranderungen bis hin zur
Zerstorung nicht als das gesehen werden, was das Konzept Shiva aussagt. Zur
Wiederholung: Es ist unabdingbar, dass in einem stetigen Wandel (vgl. dazu auch
das nachfolgende Kapitel) Neues emergiert und dafur Altes zerstort werden muss.
Anders formuliert: Das Festhalten an Bestehendem, auch wenn es bereits
Symptome von Dysfunktionalitat zeigt, verhindert Erneuerung und wird dann
dennoch aller Voraussicht nach auf lange Sicht untergehen. Der Untergang von
Wirecard zeigt hier exemplarisch, dass organisationale Destruktion nicht primar als
Scheitern zu interpretieren ist, sondern als notwendiger Akt der Auflésung nicht
effektiver Strukturen und Muster. Hier in der Manifestation eines Geschaftsmodells.
Denn erst durch den vollstandigen Zusammenbruch wurde sichtbar, wie tiefgreifend
Selbsttauschung, Machtasymmetrien und fehlende Verantwortungsubernahme das
System gepragt hatten.

Die Botschaft daraus zunachst: Proaktives Handeln sowie als Instrument dazu ein
Reframing der Botschaft von Veranderung im Sinne des Konzepts Shiva. Auch hier
ein Beispiel: Netflix. Das Unternehmen hatte urspringlich ein Geschaftsmodell, mit
dem sie als Versender von Video-DVDs per Post am Markt aktiv waren (und damit
das stationare Verleihen angriffen). Als jedoch absehbar war, dass dies zu
unrentabel werden konnte, kannibalisierte man sich selbst und begann mit Video-

13



AN

Hochschule Neu-Ulm
University of Applied Sciences

Streaming. Als hieraus wiederum die Erkenntnis wuchs, dass dies zu einer zu
grolien Abhangigkeit von den Filmstudios fihren kdnnte, erweiterte man die
Wertschopfungskette im Sinne einer Ruckwartsintegration und begann, eigene Filme
und Serien zu produzieren. Man kénnte die Haltung dahinter so zusammenfassen:
Wenn wir uns nicht selbst zerstoren, tut es jemand anderes.

Interessant ist, dass auch aus der Okonomie kommend Vergleichbares postuliert
wurde. Auch Schumpeter schrieb ,Dieser Prozess der schopferischen Zerstérung ist
das wesentliche Faktum des Kapitalismus.“ (Schumpeter 1942). Das ist nicht ganz
so radikal wie bei Shiva. Jedoch eine klare Botschaft an die heutige
Managementpraxis.

3.2 Fiihren im Wandel

Die Grundstruktur von Realitat muss als Bewegung gesehen werden. Stabilitét ist
damit nur eine Momentaufnahme und steter Wandel der Normalzustand.

Wenn man wie ausgefuhrt davon ausgehen muss, dass jegliche, als solche
empfundene Stabilitat eine lllusion ist, kommt an dieser Stelle Fuhrung eine
besondere Rolle zu. Sie muss einerseits Orientierung stiften und andererseits daflr
sorgen, dass die das System tragenden Mitarbeiter eine angemessene Lern- und
Anpassungsfahigkeit entwickeln. Die Kernbotschaft dabei muss sein, dass es nicht
erstrebenswert ist, sich hin zu einer neuen Stabilitat zu entwickeln, sondern eine
Kultur zu kreieren, die sich der steten Dynamik bewusst ist.

Das Shiva-Konzept findet hier eine praktikable Ankntpfung an die von Scharmer
entwickelte Theorie U. ,Die turbulenten Herausforderungen unserer Zeit zwischen
alle Institutionen und Gemeinschaften dazu, sich selbst zu erneuern und neu zu
erfinden. Um das leisten zu knnen, mussen wir fragen: Wer sind wir? Wozu sind wir
hier? Was wollen wir wirklich schaffen?“ (Scharmer 2011: 41). Die Beantwortung
dieser Fragen sollen mittels eines Prozesses stattfinden, der optisch wie ein U
aussieht (vgl. zum Folgenden Scharmer 2011: 127ff).

Ausgangspunkt ist oben links am U das sogenannte Downloading. Es beschreibt, wie
Organisationen aus vertrauten Routinen und bestehenden Deutungsmustern heraus
handeln. Wahrnehmung und Entscheidungen sind hier stark durch die Vergangenheit
gepragt. Im nachsten Schritt des Seeing wird dieses automatische Reagieren
unterbrochen und reflektiert. Fihrung soll hier eine bewusste, vorurteilsfreie
Beobachtung der aktuellen Situation ermdglichen, ohne sie vorschnell zu bewerten.
Darauf aufbauend folgt das Sensing, bei dem das System als Ganzes in den Blick
genommen wird. Unterschiedliche Perspektiven werden integriert, Zusammenhange
wahrgenommen und die eigene Position im System reflektiert. Den Wendepunkt am
Boden des U bildet das sogenannte Presencing. Dieses ist der wesentliche Kern des
Prozesses. In dieser Phase werden idealerweise bestehende Annahmen und
Handlungslogiken bewusst losgelassen, wahrend gleichzeitig Offenheit fur das Neue
entsteht. Presencing ist dabei nicht wie ein instrumenteller Schritt zu verstehen,
sondern als Haltung erhohter Prasenz der Fuhrung, die vor allem durch Offenheit
gekennzeichnet ist. Aus dieser Haltung heraus verdichtet sich im Schritt des
Crystallizing eine erste klare Orientierung. Gemeinsame Intentionen und

14



AN

Hochschule Neu-Ulm
University of Applied Sciences

Zukunftsbilder werden formuliert, ohne sie bereits in starre Plane zu Uberfuhren. Im
anschlieBenden Prototyping werden diese neuen Ansatze in kleinen, iterativen
Experimenten erprobt. Lernen erfolgt dabei durch Handeln und Ruackkopplung mit der
Realitat. Abschlielend werden im Schritt des Performing die gewonnenen
Erkenntnisse in organisationalen Strukturen, Routinen und Entscheidungsprozessen
verankert, so dass neue Handlungsmuster entstehen.

DOWNLOADING PERFORMING
ACCESS
YOUR...
suspending OPEN embodying
OBSERVING MIND PROTOTYPING
redirecting OPEN enacting
SENSING HEART CRYSTALLIZING
OPEN
letting-go WILL letting-come
PRESENCING

Who is my Self?
What is my Work?

Abb. 3: Otto Scharmer, Theory U, Wikimedia Commons, CC BY-SA

Insgesamt ist der U-Prozess nicht wie ein linearer Malnahmenplan zu verstehen,
sondern als zyklischer Vorgang, der Flhrungskraften eine Orientierung gibt, wie es
mdglich sein kann, Organisationen im permanenten Wandel wiederum
orientierungsfahig zu halten und eine dauerhafte Lern- und Anpassungsfahigkeit zu
entwickeln. Bezugnehmend auf den tanzenden Nataraja mit dem beschriebenen
prozessualen Vor- und Nachlauf passt einerseits vor allem das Narrativ des
Presencing. Andererseits auch die Schwere der Aufgabe fur FUhrungskrafte als fast
unmadglichen Tanz.

Kinkhabwala hat in seinem Paper unabhangig von der Theorie U direkte
,Management teachings and Lessons for Managers and CEOs" aufgestellt, die man
als Nachschlagewerk flr die Begleitung des U-Prozesses einsetzen kdnnte. Die
Besprechung dieses Textes wurde hier jedoch den Rahmen sprengen. Es empfiehlt
sich jedoch dessen Lekture (Kinkhabwala 2017).

3.3 Integration von Gegensatzen und dienende Fiihrung

Cit (das Bewusstsein) ist die eine Realitat. Shakti (die Energie) bringt zugleich
Vielheit hervor. Aber diese Vielheit widerspricht nicht der Einheit.

15



AN

Hochschule Neu-Ulm
University of Applied Scionces

In diesem Kapitel geht es vom Shiva-Konzept ausgehend im Wesentlichen um die
Nicht-Dualitat. Ubersetzt man diese in einen dkonomischen Kontext, kommt man auf
direktem Weg zum Begriff der Ambiguitat und der notwendigen Ambiguitatstoleranz
vor allem von FUhrungskraften zur Integration von Gegensatzen. Diese wiederum ist
die zentrale Voraussetzung dienender Fuhrung, da sie nicht auf Kontrolle, sondern
auf die Ermdglichung von organisationaler Selbststeuerung ausgerichtet ist.

Zwecks Herleitung zwei direkte Zitate dazu: “The basis of everything that we witness
as distinct, separate, or individual existences all map back to one non-distinct, non-
separate, and non-individualized force.” (Chowdhury 2023: 49). Das bedeutet, dass
Vielheit nicht auf eine mehrdimensionale Realitat hinweist, sondern letztlich auf eine
einzige Grundlage zuruckzuflhren ist. Oder noch einmal anders ausgedruckt im
organisationalen Kontext: In Unternehmen erscheinen Phanomene haufig als
getrennt, widerspruchlich oder konkurrierend. Beispielsweise Effizienz vs. Innovation,
Stabilitat vs. Wandel oder Zentralisierung vs. Autonomie. Eine nicht-duale Lesart
versteht diese Gegensatze jedoch nicht als Ausdruck unterschiedlicher Realitaten
oder Zielsysteme, sondern als unterschiedliche Manifestationen ein und derselben
organisationalen Grundlogik.

Erganzend dazu heildt es: ,Kashmir Shaivism can be regarded as non-relational
consciousness where the distinction between cause and effect, subject and object,
and the self and the other is nullified.” (Chowdhury 2023: 53). Das bedeutet, dass
zwar Gegensatze bestehen bleiben, ihre Trennung aber aufgehoben wird. Dies ist
genau das, was Fuhrung aushalten muss. Auch hier wieder ein Beispiel. Die bereits
zitierte Automobilindustrie befasst sich derzeit mit einem Entweder/Oder, was die
Verbrennertechnologie und die E-Mobilitdt anbelangt. Fihrung besteht in diesem
Kontext aber nicht darin, einen der beiden Pfade privilegiert zu verfolgen, sondern
darin, beide Logiken gleichzeitig bis auf Weiteres tragfahig zu halten. Dies ist vor
allem aus strategischen Grunden sinnvoll, wenn auch je nach Ausrichtung die eine
oder die andere Ausrichtung aktuell die 6konomisch effektivere Variante ist.

Die Haltung einer dienenden Fuhrung entwickelt sich direkt hieraus: Sie darf nicht
entscheiden, was besser oder schlechter ist, sondern Raume offenhalten, in denen
die vermeintlichen Gegensatze wirksam bleiben kénnen. Flhrung, vor allem in
strategischer Perspektive, ist damit dem Gesamtsystem und dessen
Entwicklungsoptionen verpflichtet. Das ist das Gegenteil von Kontrolle und entspricht
der Sicht, dass Systeme autopoietischen Charakter haben.

3.4 Pancakrtya als analytischer Deutungsrahmen

Die fiinf Akte sind die Schépfung (Srishti), der damit einhergehenden Ubergang
(Samhara), die dazu notwendige Uberwindung der Unwissenheit (Tirobhava), die
daraus resultierende Befreiung (Anugraha) und die mitschwingende Zusicherung von
Ordnung (Sthiti).

Es wurde schon darauf hingewiesen, dass die funf Akte nicht in linearer,
prozessualer Weise gedacht werden durfen. Es sind vielmehr Perspektiven, die einer
FUhrungskraft dafir zur Verflgung stehen sollen, dass sie in diagnostizierender
Weise auf einer Metaebene die unterschiedlichen Auspragungen analysieren kann.

16



AN

Hochschule Neu-Ulm
University of Applied Sciences

Die Rolle eines Managers oder Managerin sollten dann jeweils die nachfolgende
sein. Eine Anmerkung des Autors: Es kann sein, dass sich in diesem Kapitel manche
Argumente so lesen, dass sie auf eine Wiederholung hindeuten konnten. Das ist
jedoch den Pancakryta immanent, weil sie viele ikonisch-mythologischen Inhalte
wieder aufgegriffen und (nur) vertieft haben.

Perspektive Schopfung: ,A manager needs to address a problem/situation as an
emergent representation of a time-shot in the entire journey of a system that can be
understood in terms of a time-lapse ... Hence, a manager’s role is not to find a
“solution”, but to craft the “next adaptive move” (Chowdhury 2022: 164). Hier wird
erneut die freiheitliche RGume schaffende Rolle von Flihrung angesprochen.
Problematisch wird sie jedoch, wenn der gesetzte Rahmen nicht klar kommuniziert
ist bzw. von aul3en so aussieht, dass alles, was innerhalb dessen passiert als
permanenter Aktionismus interpretiert wird.

Perspektive Ubergang: Chowdhury spricht in diesem Zusammenhang vor allem (iber
die Bedeutung der mentalen Flexibilitat von Fuhrungskraften: ,Flexibility in thought
allows managers to be comfortable with working across paradigms ... These qualities
are essential for managers intending to display transformative flexibility to maintain a
meaningful steady state in the “system as becoming”. Managers need to be open to
their own and others’ experiences and changing thought patterns so that they can
assimilate new ideas seamlessly in the continual act of catalyzing transformation.”
(Chowdhury 2022: 165). Ziel ist hierbei das bewusste Auflésen von Uberholtem und
damit die Gestaltung des Ubergangs. Zuviel an Flexibilitat kdnnte jedoch auch zu
nicht gewunschter Instabilitat fuhren.

Perspektive Unwissenheit: “Managers need to play an integral role in questioning
assumptions, convening stakeholders, and challenging, dominant beliefs to achieve
responsible outcomes. They need to be conscious agents of change rather than
being mere witnesses. Responsible action involves inculcating an attitude

of openness and risk-taking and ejecting ignorance, self-centricity, and myopic
thinking.” (Chowdhury 2022: 166). Es geht also vor allem darum, die Mitarbeiter bzw.
das System in der Weise zu hinterfragen, damit es selbst erkennt, dass es blinde
Flecken und eine begrenzte Sichtweise hat. Nur durch den ,Ausbruch® aus diesem
Gedankenkafig kann Neues emergieren.

Perspektive Befreiung: Die Anugraha knupft direkt an die Metapher des Ausbruchs
an. Durch das andere, neue Verstehen werden neue Handlungsoptionen sichtbar.
Die Befreiung beginnt mit der kritischen Selbstbeobachtung der Fuhrungskraft:
.Managers will need to display sincerity and have the courage to ask difficult
questions about their values and biases that influence their boundaries and define
their system time-shots (“time-shot” and “time-lapse” are discussed in section
“Srishti”’) from the “system as becoming”.” (Chowdhury 2022: 167).

Perspektive Ordnung: Chowdhury kommt hier noch einmal direkt auf den Tanz zu
sprechen: ,A manager’s primary role, as the word suggests, is to manage, and to
lead with a sense of purpose. The manager is responsible for continuity and
enforcing meaningful change whilst seamlessly handling dynamic ocial/organizational
realities. This balancing act of sorts requires a ‘dance’ of competencies and sKills,

17



AN

Hochschule Neu-Ulm
University of Applied Scionces

dependent on both nature and nurture.” (Chowdhury 2022: 168). Einerseits deutet
sich hier auch wieder die Schwere der Aufgabe an. Andererseits geht es ganz
konkret um die FUhrungsaufgabe der Formulierung und Kommunikation des ,Why* —
sei es in der Interpretation von Pattanaik oder der von Sinek.

4. Ableitungen fur die Managementpraxis

In diesem Schlusskapitel wird die Blickrichtung nun vollstandig verandert. Ausgehend
von ausgewahlten, gangigen Managementmethoden werden diese vor dem
Hintergrund der Erkenntnisse aus den Kapiteln 2. und 3. reflektiert.

4.1 Innovationskultur und Change Management

In der KapitelUuberschrift wurde als erster Begriff bewusst nicht die Ubliche
Bezeichnung Innovationsmanagement gewahlt, sondern Innovation mit dem Begriff
der Kultur verknupft. Der wesentliche Unterschied ergibt sich aus dem damit
zusammenhangenden Mindset. Wahrend Innovationsmanagement beispielsweise in
der Pharmabranche oder der Automobilindustrie fur gewohnlich in geplanten Zyklen
stattfindet, erlaubt eine gute Innovationskultur auch ungeplante Ereignisse. Im Shiva-
Konzept wurde man hier von der Moglichkeitseroffnung von Emergenz sprechen.
Interessanterweise zeigt gerade die Pharmaindustrie, dass viele der grof3en und vor
allem erfolgreichen Erfindungen mehr oder minder zufallig entstanden sind. Jungere
Beispiele in etwa sind Viagra oder die so bezeichneten Abnehmspritzen.

Aus der Shiva-Perspektive tragen dazu zunachst die Erkenntnis und das Erkennen
bei, dass Innovationen in Zyklen kommen — aber auch wieder vergehen. Es ist zu
konstatieren, dass dies eigentlich eine Selbstverstandlichkeit sein sollte. Jedoch
haben offenbar gerade westliche Kulturen hier ein Problem, da man haufig lieber an
Altbewahrtem festhalt (es soll an dieser Stelle nicht wieder das schon mehrfach
bemuhte Beispiel gebracht werden). Damit im Zusammenhang steht, dass fur die
Voraussetzungsschaffung flr Innovation aus Emergenz, die Zerstorung, in der Regel
der Mut fehlt. Es ist an dieser Stelle jedoch auch ein Unterschied zwischen der
europaischen und der amerikanischen Kultur zu erkennen. Bei in der Regel
begrenzten Ressourcen sehen wir bei letzterer namlich eher einen Trial-and-Error-
Ansatz, bei dem fur den Fall des Scheiterns dies nicht als Niederlage, sondern als
Learning konnotiert wird und die Ressourcen in den nachsten Versuch gesteckt
werden.

Den Zusammenhang von Innovation und Zerstdérung bzw. den dahinterliegenden
Mindset hat der Autor auf einer seiner Indienreisen bei einem Gesprach mit einem
Reisefuihrer verstanden: Auf die Frage, weshalb die glaubige Bevoélkerung Shiva so
verehrt, obwohl er doch in regelmaRigen Zyklen alles zerstort, zeigte sich grol3es
Unverstandnis ob der Frage. Denn die Menschen sollten doch froh daruber sein,
dass einer diesen Job mache, so die Antwort.

Diese Erkenntnis fuhrt direkt zum Change Management und damit zu den gangigen
Empfehlungen hierfur. Denn der bereits genannte Kotter hatte bereits in seinem
Standardwerk als Error # 1 ,too much complacency® identifiziert: ,By far the biggest

18



AN

Hochschule Neu-Ulm
University of Applied Scionces

mistake people make when trying to change organzations ist to plunge ahead without
establishing a high enough sense of urgency in fellow managers and employees.
This error is fatal because transformations always fail to achieve their objectives
when complancency levels are high.” (Kotter 1996: 4). Es braucht dementsprechend
ein Shiva-Mindset, um deutlich zu machen, dass Veranderungen unabdingbar sind
bzw. dass sie einem naturlichen, dynamischen Muster folgen. Die complecancy
selbst kann deshalb nur Gberwunden werden, wenn ausreichend Shakti als Energie
vorhanden ist.

Die Kernfrage ist dann, wo diese Energie herkommen soll. Und zwar zu einem
Zeitpunkt, wo das System den Sense of Urgency noch nicht gefunden hat. Ein
Ansatzpunkt ist, den Fokus schon frihzeitig auf die unternehmerische Resilienz, die
Antifragilitat zu legen. Und dort sich vor allem auf den dauerhaften Einsatz von
Stressoren zu fokussieren. Diese sind gezielte Belastungen oder Spannungen, die
auf Individuen oder Organisationen wirken und erst die Notwendigkeit von
Veranderung sichtbar machen. Im Kontext der Antifragilitat sind sie keine
Storfaktoren, sondern notwendige Impulse, ohne die Systeme trage werden und an
Lernfahigkeit verlieren. Besonders wirksam sind die Stressoren Vision, Risiko und
Ungewissheit, da sie Orientierung geben, Entscheidungsdruck erzeugen und
Routinen infrage stellen. Entscheidend ist dabei, dass Stressoren nicht top-down
verordnet, sondern so gestaltet werden, dass sie von den Beteiligten intrinsisch
aufgenommen werden kénnen. Fehlen diese Stressoren dauerhaft oder werden sie
neutralisiert, verliert das System seine Anpassungs- und Entwicklungsfahigkeit und
wird strukturell fragil (vgl. Bildhduser 2023: 31ff).

Einen SchllUssel zur intrinsischen Verankerung von Veranderungsbereitschaft kann
man wiederum beim Konzept der Theorie U finden — und dort in der Phase des
Presencing, das als Umsetzungsoption zur Schaffung eines Reflexionsmoments im
innerhalb eines dynamischen Prozesses erlautert wurde. Ziel ist dabei Anugraha und
in der Konsequenz daraus die aktive Beteiligung der FUhrungskrafte und Mitarbeiter
im Sinne einer Ko-Evolution von Veranderung.

4.2 Leadership und personliche Resilienz

Letztgenannter Akt und die damit einhergehenden Ausfuhrungen waren verbunden
damit, dass die Perspektive der Befreiung zunachst mit einer kritischen
Selbstbeobachtung der Fuhrungskrafte beginnt. Die Managementliteratur hatte sich
in den vergangenen Jahrzehnten entweder damit beschaftigt, welche Flhrungstools
die geeigneten seien und/oder damit, mit welcher Haltung gefuhrt werden sollte. Zu
zweitgenanntem Aspekt ist sicher das Buch des FuRballtrainers Ancelotti lesenswert,
der — ohne es so zu bezeichnen — hier im Kern die beiden Werte Empathie und
Vertrauen herausgearbeitet hat (vgl. Ancelotti 2016). Vergessen wurde dabei
zumeist, dass eine Fuhrungspersonlichkeit erst dann ,leaden® kann, wenn sie Uber
ausreichend Selbstreflexionsvermdgen verfugt. Und genau hier setzt das Shiva-
Konzept an.

Angefangen beim Stellen der Frage ,Why" Uber die Akzeptanz einer steten, nicht

aufhaltbaren Dynamik bis hin zur individuellen Ambiguitatstoleranz sind bei Shiva
zahlreiche Hinweise fur modernes Fuhren zu finden. Leadership im Sinne des Shiva-

19



AN

Hochschule Neu-Ulm
University of Applied Sciences

Konzepts ist dabei weniger eine Frage von Entscheidungskompetenz als von
Reflexionsfahigkeit. Generell gesprochen bedeutet dies als notwenige
Leadershipkompetenz die Fahigkeit, Spannung auszuhalten, ohne sie vorschnell
aufzulésen um wiederum Wandel zu ermdglichen, ohne ihn aber kontrollieren zu
wollen. Der Tanz des Nataraja ist dabei eine prazise Metapher fur diese Art von
FUhrung: Es gibt keinen stabilen (Zu-)Stand sondern nur temporare Balance. Jede
Bewegung (einer FUhrungskraft) erzeugt auch eine systemische Gegenbewegung
und Ordnung entsteht nicht trotz, sondern durch Dynamik. Auf einer Metaebene
bedeutet dies, dass Fuhrung kein Zustand, sondern ein permanenter Vorgang ist.
Situativ und mental wie korperlich anstrengend und nie abgeschlossen.

Das fuhrt zur Frage der individuellen Resilienz — in diesem Fall der FUhrungskrafte.
Im Shiva-Konzept ist Wandel nicht steuerbar, sondern konstitutiv. Fir FUhrungskrafte
bedeutet Resilienz daher nicht, Kontrolle zurlickzugewinnen, sondern die lllusion von
Kontrolle bewusst loszulassen. Zentral ist die Unterscheidung: Shiva steht nicht fur
das Aushalten von Belastung, sondern fir Wachstum durch Belastung. Ganz im
Sinne des Beispiels von Taleb, der hier die mangelnde Belastung von Knochen von
Astronauten und die damit einhergehende Brichigkeit anfuhrt (in Umkehrung des
sog. Wolffschen Gesetzes). Resiliente Fuhrung im Shiva-Sinne bedeutet daher,
Irritationen nicht nur zu Uberstehen, sondern sie reflexiv zu nutzen, um Denk-,
Entscheidungs- und Wahrnehmungsmuster zu Uberprifen und weiterzuentwickeln.
Resilienz wird damit zur Vorstufe von unternehmerischer Antifragilitat. Damit kommt
FUhrung im Sinne von Leadership genau der Aufgabe nach, die das Konzept der
Antifragilitat einfordert.

5. Fazit

Das Shiva-Konzept zeigt nachweislich, dass es als Metapher Impulse fur die Aspekte
von Transformation und Fuhrung im Management liefern kann. Es wird damit auch
die Hypothese von Pattanaik bestatigt, dass mythologische Erzahlungen hilfreich
resp. sogar notwendig sein konnen, um westliches Management so zu erganzen,
dass es den aktuellen Herausforderungen einer hochdynamischen, ambiguen und
sinnfragilen Managementpraxis standhalt.

Voraussetzung dafur und Ergebnis dessen ist ein anderes Bewusstsein von Fuhrung.
Uber diese Interpretation kommt man direkt zum Verstandnis von Shiva als reines
Bewusstsein (Cit) und damit zur Benennung der eigentlichen Fuhrungsressource.
Shiva fungiert in diesem Sinne nicht als normatives Ideal, sondern als
erkenntnistheoretischer Spiegel moderner Fuhrung. Genau diese wird dann
idealerweise zur inspirierenden Quelle des gesamten unternehmerischen Systems:
“Like the individual, it is a group-soul that must become more self-conscious to attain
an organic self-expressive life.” (Pandey und Gupta 2008: 889).

20



AN

Hochschule Neu-Ulm
University of Applied Sciences

Literaturverzeichnis

Ancelotti, Carlo (2016): Quiet Leadership. Winning Hearts, Minds and Matches,
London.

Benedikt, Elias J. (2020): Spirituelle Verwirklichung nach der Philosophie des
Kashmir Shaivismus, Norderstedt.

Bildhauser, Dirk (2023): Wirksame Beratung. Ein interdisziplinarer Ansatz zwischen
Antifragilitat und Systemtheorie, Wiesbaden.

Chowdhury, Rajneesh (2022): Holistic Flexibility for Critical Systems Thinking
Inspired by the Nataraja. In: Journal of Management, Spirituality & Religion,
Vol. 19, No. 2, S. 154-185.

Chowdhury, Rajneesh (2023): Conscious Systemic Leadership:
A Theoretical Construct Drawing from the Philosophy of Shiva. In: Journal of
Awareness-Based System Change, Vol. 3, Iss. 1, S. 39-67.

Hughes, John (2014): Swami Lakshmanjoo. Die geheimen Lehren des Kashmir
Shivaismus, Grafing.

Kinkhabwala, Bhavesh A. (2017): A Research Study on Jagadguru Adi
Shankaracharya with Specific Reference to the Principles and Practices of
Management and Relevance in Modern Times with Lessons to be Learnt for
Managers/ CEOs. Unveroffentlichter Forschungsbeitrag / institutionelle Publikation,
Guijarat University.

Kotter, John P. (1996): Leading Change, Boston.
Mehta, Piyush, Thakur, Ashok K., Chauhan, Ishaan, Uprety, Nikhil (2018): A study on
the influence of Hindu mythological characters on management practices. In:

International Journal of Economic Plants, 5(3), S. 116-122.

Nelson, Lance E. (2014): Vorwort in: John Hughes, Swami Lakshmanjoo. Die
geheimen Lehren des Kashmir Shivaismus, Grafing.

Pandey, Ashish und Gupta, Rajen K. (2008): A Perspective of Collective
Consciousness of Business Organizations. In: Journal of Business Ethics, 80, S.
889-898.

Pattanaik, Devdutt (2015): Business Sutra. A Very Indian Approach to Management,
New Delhi.

Scharmer, Otto (2011): Theorie U. Von der Zukunft her fihren, 2., erw. Aufl,
Heidelberg.

Schumpeter, Joseph A. (1942): Capitalism, Socialism and Democracy, New York.

21



AN

Hochschule Neu-Ulm
University of Applied Scionces

Sedlacek, Tomas (2012): Die Okonomie von Gut und Bése, Miinchen.

Slaje, Walter (2012): Trimurti. Zur Verwandlung eines inklusivistischen
Dominanzbegrifs in eine monotheistische Trinitatslehre, Stuttgart.

Stietencron, Heinrich von (2017): Der Hinduismus, 4. Aufl., Minchen.

Taleb, Nassim Nicholas (2018): Antifragilitat. Anleitung fur eine Welt, die wir nicht
verstehen, 6. Aufl., Minchen.

Wikipedia (2025a): Trimurti. Online verfugbar unter:
https://de.wikipedia.org/wiki/Trimurti (zuletzt abgerufen am 04.01.2026).

Wikipedia (2025b): Nataraja. Online verfugbar unter:
https://de.wikipedia.org/wiki/Nataraja (zuletzt abgerufen am 04.01.2026).

22



