
 
 

 1

 
HNU Working Paper 

Nr. 61 

 

 

 

Dirk Bildhäuser 

 

 

 

Philosophische Perspektiven auf Transformation  
und Führung im Management: Das Beispiel Shiva 

 
 
 
 
 

 

02 / 2026 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dr. Dirk Bildhäuser, Professor für Management und Consulting  

Hochschule für angewandte Wissenschaften Neu-Ulm  

University of Applied Sciences 

Wileystraße 1, D-89231 Neu-Ulm 
 



 
 

 2

Abstrakt 
 
Die vorliegende Arbeit befasst sich damit, wie das philosophische Symbol Shiva Impulse für 
Transformation und Führung im modernen Management liefern kann. Auf Basis einer 
hermeneutischen Analyse mythologischer und philosophischer Quellen wird Führung als 
Bewusstseinsleistung interpretiert, die den Umgang mit Wandel, Ambiguität und Komplexität 
ermöglicht. Shiva wird dabei nicht als normatives Leitbild, sondern als 
erkenntnistheoretischer Deutungsrahmen gelesen. 
 
Freie Schlagwörter: 
 
Shiva, Bewusstsein, Leadership, Transformation, Nicht-Dualität, Antifragilität 
 
JEL-Klassifikation: 
 
M10 , M12, M14 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 3

Inhalt 
 

1. Anlass und Forschungsfrage .......................................................................... 4 

2. Shiva im philosophischen Kontext.................................................................. 6 

2.1 Mythologisch-ikonografische Annäherung an Shiva ................................... 7 

2.2 Shiva in der Philosophie des kaschmirischen Shivaismus ........................ 9 

2.3 Die fünf Akte Shivas als Transformationslogik .......................................... 10 

3. Shiva als Management-Metapher .................................................................. 12 

3.1 Zerstörung als Voraussetzung für Innovation ............................................ 13 

3.2 Führen im Wandel ......................................................................................... 14 

3.3 Integration von Gegensätzen und dienende Führung ............................... 15 

3.4 Pancakrtya als analytischer Deutungsrahmen ........................................... 16 

4. Ableitungen für die Managementpraxis ........................................................ 18 

4.1 Innovationskultur und Change Management ............................................. 18 

4.2 Leadership und persönliche Resilienz ........................................................ 19 

5. Fazit .................................................................................................................. 20 

Literaturverzeichnis ............................................................................................ 21 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 4

1. Anlass und Forschungsfrage 
 
In der Mitte der zwanziger Jahre dieses Jahrhunderts verdichtet sich in weiten Teilen 
der westlichen Welt die subjektive Wahrnehmung, dass sich globale Gesellschaften 
in einer Phase tiefgreifender Instabilität und des Niedergangs befinden. Stimuliert 
wird diese Einschätzung durch parallele Megatrends und die damit einhergehenden 
negativen Veränderungen unter anderem durch die Digitalisierung (in Verbindung mit 
künstlicher Intelligenz), durch weltweite Kriege und Flüchtlingsbewegungen sowie 
durch diverse ökologischen Groß- und Kleinkrisen. Hinzu kommen als Katalysatoren 
die jederzeit zur Verfügung stehenden Informationskanäle, die sich dazu in 
bestimmte voneinander abgeschottete Meinungsrichtungen konturieren, was in der 
Folge als demokratiegefährdend gewertet werden kann. Sieht man einen starken 
Zusammenhang zwischen dem gesellschaftlichen und dem ökonomischen Kontext, 
wie ihn Sedlacek plausibilisiert hat (Sedlacek 2012), wird dieses Negativ-Szenario 
durch objektive Daten tatsächlich untermauert. Mit anderen Worten: Ein globaler 
ökonomischer Stillstand trifft auf die bekannte VUKA-Welt, die dazu noch in ihren 
Subsystemen antifragil ist (Taleb 2018). Die Aussichten auf eine Reduzierung vor 
allem an Komplexität und Ambiguität sind dementsprechend gering. 
 
Viele ökonomisch-/gesellschaftlichen Systeme versuchen daher, mit 
Handlungsmustern der Vergangenheit die erinnerte alte Stabilität wiederherzustellen. 
Es werden dementsprechend häufig politische Entscheider in Machtpositionen 
gewählt, die genau diese Gleichung bedienen. Die aktuelle amerikanische Regierung 
mit ihren Maßnahmen ist ein gutes Beispiel für diese Rückbesinnungsromantik, die 
jedoch damit auf mittlere bis lange Sicht nicht erfolgreich sein wird. Es sind jedoch 
nicht nur Regierungen, die hier aktiv werden. Es sind auch häufig die Unternehmen 
und die dort tätigen Verantwortlichen selbst, die versuchen, den Status Quo 
zumindest aufrechtzuerhalten. Ein sehr gutes Beispiel und zugleich ein Symbol ist 
hier der Kampf der deutschen Automobilindustrie gegen das bevorstehende 
Verbrenner-Aus. In der Logik der Systemtheorie können jedoch die alten Ansätze bei 
veränderten Rahmenbedingungen nicht funktionieren. Weder im politischen noch im 
wirtschaftlichen Kontext. Es ist daher an der Zeit, sich neue oder alternative 
Konzepte anzuschauen.  
 
Dieses Paper fokussiert sich auf den ökonomischen Bezugsrahmen und dort speziell 
auf das Thema strategische und spezifische Führung im Sinne von Leadership. In 
der westlichen Welt hatte man hier bis dato quasi einen Selbstbezug. Pattanaik hat 
das aufgegriffen, indem er die westliche Grundhaltung so formuliert: „…We need to 
change the world with better rules and based on the right beliefs…” (Pattanaik 2015: 
15). Mit den “right beliefs” sind dabei vor allem rationale, logische und 
faktenbasierten Annahmen gemeint. Diese sind wiederum die Basis für die meisten 
Management-Programme an westlichen Universitäten. Mit diesem Mindset 
ausgestattete Manager und Managerinnen sind damit gefangen in einem Denkkäfig, 
innerhalb dessen wiederum – wie zu sehen ist – keine Antworten auf die Fragen der 
Gegenwart generiert werden können. 
 
Dem stellt Pattanaik eine philosophisch angelegte, kulturhermeneutische Ableitung 
von Managementpraktiken aus mythologischen Narrativen gegenüber. Sein 
Kernbegriff ist Busines Sutra: Er definiert den eben zitierten Begriff Belief als 



 
 

 5

Ausgangspunkt dieses Sutras: „As is belief, so is behaviour, so is business. This is 
Business Sutra.“ (Pattanaik 2015: 2). Er beschreibt Belief dann in der Art: „Belief ist 
the seed from which sprouts every human enterprise… Every belief is irrational and 
hence a myth. Therefore, the study of stories, symbols and rituals to decode the 
beliefs they communicate is called mythology” (Pattanaik 2015: 4). Die Grundlogik für 
sein Business Sutra sieht damit wie folgt aus: 
 

 
 

(Pattanaik 2015: 2) 
 
Interessanterweise gibt es hier eine begriffliche Identität mit dem Golden Circle von 
Sinek (TEDx Talk „Start with why“). Auch dieser forderte, zunächst das „Why“ in den 
Fokus zu nehmen. Hier allerdings eher aus einer westlichen, rationalen Perspektive 
denn einer mythologischen. Die Erkenntnis von Pattanaik ist, diese Mythologie als 
eine Art „map of mind“ zur erkunden und diese dann dafür zu nutzen, gutes 
Management zu betreiben. Nur so könne ein besseres Verständnis aller 
Stakeholdergruppen erreicht werden (vgl. Pattanaik 2015: 14).  
 
Betrachtet man die aktuelle Situation, lässt sich sogar noch weiter argumentieren: 
Erst durch das Wissen um und das Verständnis von Mythen wird es möglich, die 
heutige Welt einzuordnen und wirklich zu begreifen. 
 
Eine empirische Studie von Mehta et al. (2018) prüfte diesbezüglich gleich mehrere 
Hypothesen. Einmal, ob in der Konsequenz nicht-westliche Manager mythologische 
Figuren tatsächlich als Inspirationsquelle für ihre jeweiligen Führungsstile, ihr 
Entscheidungsverhalten und ihre Arbeitsethik nutzen. Dies wurde bestätigt (vgl. 
Mehta et al 2018: 116). Qualitativ wurden dabei bestimmte mythologische Figuren 
mit spezifischen Phasen eines Managementprozesses sowie mit verschiedenen 
managementrelevanten Eigenschaften assoziiert (vgl. Mehta et al. 2018: 120). Im 
Kern gibt es damit offenbar einen Zusammenhang zwischen dem Vorhandensein 
einer starken Mythologie und deren realer Nutzung für die Managementpraxis.  
 
Für diese Arbeit wurde deshalb ein Kulturkreis ausgewählt, der wie kaum ein anderer 
reich an Mythen und mythologischen Figuren ist: Indien. Die eben zitierte Studie 
wurde im Übrigen dort durchgeführt. Und Pattanaik ist einer der bekanntesten 
indischen Autoren, der mit seinem Business Sutra den Versuch unternommen hat, 
eine Brücke zwischen indischen und westlichen Managementpraktiken zu bauen.  



 
 

 6

Der Autor selbst wurde auf mehreren Reisen nach Indien mehr und mehr 
aufmerksam auf diverse hinduistische Praktiken und Erzählungen, woraus zunächst 
ein allgemeines Interesse entstand. In der tieferen Beschäftigung mit diesen Mythen 
kristallisierte sich dann der Gott Shiva als besonders erforschenswürdig heraus. 
Wichtig für diese Arbeit ist jedoch, dass der Fokus stets auf den philosophischen 
Ansätzen und Hintergründen von Shiva im Kontext des Hinduismus liegt. Und die 
Überprüfung deren Bedeutung für die westliche Managementpraxis.  
 
Die Forschungsfrage lautet daher: Was kann das philosophische Symbol Shiva 
zur Gestaltung von Transformation und Führung im modernen Management 
beitragen? 
 
Methodisch folgt die Arbeit einer qualitativen, hermeneutischen Analyse ausge-
wählter Texte, die konzeptionell interpretiert und in Beziehung zu gegenwärtigen 
Management- und Organisationstheorien gesetzt werden.  
 
 
2. Shiva im philosophischen Kontext 
 
Bevor hier Shiva im philosophischen Kontext besprochen wird, zunächst eine 
Einordnung. Der Hinduismus – und mit dieser Begrifflichkeit fängt schon das erste 
Missverständnis an – ist von seinem Grundverständnis her völlig verschieden vor 
allem zum Christentum. Zunächst ist er eine neuzeitliche, westlich geprägte 
Bezeichnung, die ursprünglich eine Abgrenzung im Sinne eines Nicht-Muslim-Seins 
sein sollte (vgl. Stietencron 2017: 9). Oder spitz formuliert: Den Hinduismus als 
Religion gab und gibt es so nicht. Und anders als im Christentum (oder auch im 
muslimischen Glauben) gibt es keine durch eine Person ausgelöste „Initialzündung“ 
mit entsprechend formulierten Dogma.  
 
Die ersten Hinweise auf den Hinduismus sind in mehreren tausend Jahre alten 
Verschriftlichungen zu finden. Er ist damit eine bis in die Neuzeit anzutreffende große 
Ansammlung von Traditionen, die Bestandteile von Philosophie, Religion und 
praktischer Lebensführung enthalten. Das impliziert, dass dort, wo es den 
Hinduismus gab und gibt, eine dichte Vermengung von Glauben, Leben und Kultur 
im Sinne einer nicht-säkularisierten Gesellschaft vorliegt.  
 
Den ersten schriftlichen Aufzeichnungen des Hinduismus, den Veden, die vor allem 
religiös-rituelle Inhalte hatten, folgten die Upanishaden. Diese kann man als 
philosophisch-reflexive Weiterführung der Veden bezeichnen. Das „Konzept“ Shiva 
taucht erstmals am Rande der Veden auf. Die Upanishaden selbst kennen Shiva 
nicht als zentralen Gott, entwickeln aber die philosophischen Ideen, die später im 
Shivaismus auf Shiva projiziert werden. Die entsprechende Verschriftlichung und 
erstmalige Nennung des Namens Shiva erfolgte in den Puranas. Der Shivaismus 
bzw. dessen Kernbotschaft als zentraler Forschungsgegenstand dieser Arbeit ist 
dann die Manifestierung der shivaistischen Traditionslinie und dort vor allem die 
Interpretation im kaschmirischen Shivaismus. 
 
Eine Anmerkung des Autors: Wie dem Leser nicht entgangen sein dürfte, sind bereits 
die Hinleitungen und die Verortung des Themas sehr komplex. Es ist also in 



 
 

 7

gewisser Weise etwas Geduld gefordert und auch die Bereitschaft auf ein Einlassen 
in das Thema. Man kann diese mentalen Hürden auch als Symptom für eine sehr 
westliche Denkweise interpretieren. Ganz im oben ausgeführten Sinne von 
Pattanaik, der hier der abendländischen Logik den Spiegel vorgehalten hat. Und der 
Blick in diesen im Grunde eine demütige Haltung gegenüber den 
indischen/hindustischen Traditionen induzieren müsste. 
   
2.1 Mythologisch-ikonografische Annäherung an Shiva 
 
Bereits aus dem vor-philosophischen Kontext heraus als mythologisch-ikonische 
Figur ergeben sich zwei wesentliche Perspektiven auf und von Shiva, die als 
tragfähige Metapher für die Managementpraxis wertvoll sind. Die eine behandelt 
seine Stellung als einer der drei wichtigsten Gottheiten (Trimurti) und die andere 
seine häufige Darstellung als kosmischen Tänzer (Tandava). 
 
Wikipedia definiert die Trimurti folgendermaßen (Wikipedia 2025a): 
„Trimurti (Sanskrit िũमूितŊ Trimūrti; „drei Formen“) ist ein Konzept des Hinduismus, das 
die Vereinigung der drei kosmischen Funktionen der Erschaffung, Erhaltung und 
Zerstörung bzw. Umformung durch die Verbildlichung der großen Götter Brahma als 
des Schöpfers, Vishnu als des Erhalters und Shiva als des Zerstörers darstellt. Die 
Trimurti symbolisiert den Ursprung aller göttlichen Wirkungen in einer Einheit, da die 
drei Aspekte sich gegenseitig bedingen und ergänzen; sie repräsentiert das 
formlose Brahman und drückt die schöpfenden, erhaltenden und zerstörenden 
Aspekte dieses höchsten Seienden aus.“  
 

 
 

Abb. 1: Trimurti (von links Brahma, Vishnu und Shiva). Trimurti-Relief, Elephanta 
Caves (Indien). Quelle: Wikimedia Commons. Public Domain. 



 
 

 8

Wichtig ist hierbei, dass durch diese Einheit eine Art Zyklus angedeutet wird. In 
dieser Sicht ist Zerstörung keine katastrophale Ausnahmesituation (wie 
beispielsweise der deutsche Begriff Un-fall sprachlich andeutet), sondern eine 
Bedingung dafür, dass Neues überhaupt erst wieder entstehen kann. Stabilität 
(Vishnu) ist dementsprechend stets fragil (!), wird durch Shivas Kraft verändert und 
durch Brahma wieder neu geschaffen.  
 
Die Interpretation der drei Gottheiten als Trimurti im Sinne ihrer Vereinigung wird 
jedoch auch kritisiert: „Der indische Reimport des in Europa zur Trinitätslehre 
geadelten, im selben Schritt aber auf die drei Götter Brahma, Vishnu und Siva 
reduzierten trimürti-Konzeptes vollzog sich ab der Modene im Zuge eines verstärkt 
einsetzenden Austauschprozesses, der damit endete, dass man auch in Indien 
trimürti für dasselbe hielt wie die Europäer“ (Slaje 2012: 39). Anders formuliert: Die 
Dreieinigkeit entstand aus einer Übertragung der christlichen Trinität und hat keine 
Vertiefung in der religiös-philosophischen Besprechung innerhalb der Puranas. Die 
Trimurti sind damit in dieser Interpretation drei Erscheinungs- bzw. Wirkformen eines 
einzigen göttlichen Prinzips. Was jedoch bleibt: Das Konzept Shiva steht für die 
Notwendigkeit der Zerstörung bestehender Ordnungen. Dieser Gedanke wird im 
Kashmirischen Shivaismus dann noch einmal vertieft und differenziert (siehe Kap. 
2.2). 
 
Eine zweite, sehr populäre Darstellung zeigt Shiva als Tänzer im Flammenkreis.   
 

 
 

Abb. 2: Shiva als Nataraja (Chola-Bronze), Musée Guimet, Paris. 
Quelle: Wikimedia Commons, Public Domain. 



 
 

 9

Er verkörpert dort die Gestalt des Nataraja. Der Tanz (Tandava) steht im Kern für die 
Ausführung der Funktion von Shiva als Zerstörer. Es kann damit eine Art inhaltlicher 
Zusammenhang zur Trimurti hergeleitet werden (und wie noch zu zeigen sein wird 
auch zu den fünf Akten von Shivas Transformationslogik – siehe Kap. 2.3). 
 
Die mythologisch-ikonografische Interpretation ist, dass die Grundstruktur von 
Realität als Bewegung gesehen werden kann resp. werden muss. Es sind dabei im 
Bild des Tanzes gleich mehrere Perspektiven und Dimensionen angedeutet: „Als 
Nataraja erscheint Shiva in anthropomorpher Gestalt als vierarmiger Tänzer inmitten 
eines Flammenkreises, der sowohl die sich ausbreitende Energie des Gottes als 
auch den Rand des Universums symbolisiert. Die sich durch die Drehungen beim 
Tanz seitlich ausbreitenden Haarflechten bilden eine Art Aura um das Haupt Shivas. 
Das linke Bein des Gottes ist in einer Tanzfigur erhoben; mit seinem rechten tritt er 
auf den am Boden liegenden Zwergdämon Apasmara, die Verkörperung von 
Ignoranz und Dummheit. In seiner rechten oberen Hand hält Nataraja 
die Klappertrommel (Sanskrit damaru) der wandernden Asketen; mit seiner unteren 
rechten Hand zeigt er die Geste des Schutzes (abhayamudra). Aus der linken 
geöffneten Handfläche lodert eine Flamme, die andere linke Hand bildet eine 
Parallelfigur zu seinem linken Bein.“ (Wikipedia 2025b). 
 
Metaphorisch interessant ist, dass Shiva diesen fast „unmöglichen“ Tanz dennoch 
stabil meistert. Es ist jedoch zu erkennen, dass eine Dynamik mit Vor- und Nachlauf 
abgebildet ist und der Nataraja im nächsten Moment eine andere Gestalt annehmen 
würde. Stabilität ist damit nur eine Momentaufnahme und steter Wandel der 
Normalzustand.   
 
2.2 Shiva in der Philosophie des kaschmirischen Shivaismus  
 
Während die mythologisch-ikonografische Darstellung in den beiden beschriebenen 
Formen Shivas Wandel und Zerstörung narrativ verdichtet, wird diese Dynamik im 
kaschmirischen Shivaismus erstmals philosophisch systematisiert. Shiva wird hier 
nicht primär als Gott, sondern als höchstes Bewusstsein verstanden.  
 
Die zahlreichen Texte dazu sind für einen westlichen Leser in der Regel schwer zu 
verstehen resp. einzuordnen. Es ist aber tatsächlich so, dass sogar in Indien die 
meisten Texte nur als Basis gesehen werden, die dann mit dem gesprochenen 
Kommentar eines Guru entsprechend interpretiert und erst so den Schülern vermittelt 
werden (vgl. Nelson 2014: 17). Die folgenden Ausführungen dienen daher mehr einer 
Orientierung im Sinne des Zwecks dieser Arbeit als der Verfolgung eines 
philosophischen Vollständigkeits- und Tiefenanspruchs. Weiterhin ist anzumerken, 
dass der kaschmirische Shivaismus eine von mehreren Shivaismus-Schulen ist. Er 
ist aber die einzige davon, die Ansatzpunkte dafür liefert, wie Wandel funktionieren 
kann.     
 
Versucht man, den kaschmirischen Shivaismus auf seine zentralen Botschaften zu 
reduzieren, hat man es vor allem mit nachfolgenden Begriffen zu tun: Cit (das 
Bewusstsein), Shakti (die Energie) und Advaita (die Nicht-Dualität). Alle drei Begriffe 
haben einen inneren Zusammenhang und sind für das Verständnis dieser 



 
 

 10

Shivaismus-Tradition von zentraler Bedeutung. Der Versuch einer ersten 
Annäherung: 
   
„Der Shaivismus bestimmt die Wirklichkeit in ihrem letzten, endgültigen Sinn als Cit 
oder Parasamvit. Cit oder Parasamvit wird mit „Bewußtsein“ übersetzt. Das englische 
Wort für Bewußtsein – „Con-sciousness“ – weist in seiner Konnotation auf die 
Beziehung zwischen einem Subjekt und einem Objekt hin, auf die Zweiheit von 
Erkennendem und Erkanntem. Cit ist jedoch absolut frei von Beziehungen und 
Zweiheit; es bildet keine Relation, sondern das unwandelbare Prinzip aller stets im 
Wandel befindlichen Erfahrungen. Es ist reines und unmittelbares Gewahrsein.“ 
(Benedikt 2020: 7). Genau aus dieser Perspektive heraus ist Cit mit Shiva 
gleichzusetzen. Anders formuliert: Materie erscheint als verdichtete Manifestation 
seines Bewusstseins. Die uns umgebende Welt ist somit eine Projektion Shivas und 
erfüllt von seiner mentalen Konstruktionsleistung.  
 
Während das Bewusstsein (Shiva) als Prinzip interpretiert werden kann, liefert Shakti 
als Energie (und als weibliche Kraft) die Dynamik für das Bewusstsein selbst. „Die 
Shaktas … argumentieren, daß Shiva ohne die Shakti, also ohne die Fähigkeit zu 
erkennen, zu wünschen und zu handeln, völlig hilflos wäre. Er läge ohne 
Bewußtseinsinhalt und ohne Handlungsmöglichkeit regungslos da wie ein Leichnam. 
Das eigentlich schöpferische Prinzip ist daher die Shakti, welche erkennt und 
handelt, die Welt erschaftt, erhält und zerstört und die Shiva gar nicht benötigt.“ 
(Stietencron 2017: 72). Übertragen wiederum auf die erlebte Realität bedeutet dies, 
dass es keine externen Impulse gibt, sondern beobachtbare Veränderungen aus 
einer inneren, selbstreferenziellen Dynamik heraus entstehen.  
 
Zum Begriff Advaita zitiert Hughes direkt den Swami Lakshmanjoo, den letzten 
Nachfahren von Abhinavagupta, der wiederum als der große kaschmirische Saiva-
Universalgelehrte gilt: „Ich beuge mich vor diesem Bewusstsein … Dieses 
Bewusstsein ist das Herz des Herrn Shiva. Die höchste Energie (sakti) ist die 
Energie jenseits der Begrenzung. Sie ist nichtdual (advaita), monistisch.“ (Hughes 
2014: 73). Übersetzt bedeutet dies, dass Shiva und Shakti in der Weise miteinander 
verbunden sind, dass Einheit und Vielheit keine Gegensätze, sondern 
Ausdrucksformen einer einzigen bewussten Realität sind. Noch einmal anders 
formuliert: Cit (das Bewusstsein) ist die eine Realität, Shakti (die Energie) bringt 
zugleich Vielheit hervor. Aber diese Vielheit widerspricht nicht der Einheit.  
 
Zusammengefasst entwirft der kaschmirischen Shivaismus damit eine Perspektive 
und ein Verständnis von Realität, in dem Bewusstsein, Dynamik und Vielheit 
untrennbar miteinander verwoben sind. 
 
2.3 Die fünf Akte Shivas als Transformationslogik 
 
Ausgehend von den mythologisch-ikonografischen Interpretation der Notwendigkeit 
von Wandel und Zerstörung hat der kaschmirische Shivaismus dazu noch eine 
Ausdifferenzierung geliefert. Der Hauptdarsteller ist dabei ausschließlich Shiva. Und 
anders als Teil der Trimurti übernimmt er hier quasi alle Rollen gleichzeitig. Das gilt 
in einer zeitlichen Dimension auch für die als Pancakrtya bezeichneten fünf Akte 
selbst – in dem Sinne, dass diese nicht als Stufenmodell verstanden werden sollen, 



 
 

 11

sondern auch und in der Regel parallel stattfinden können. Die einzelnen Akte oder 
Prinzipien sind: Srishti, Sthiti, Samhara, Tirodhana und Anugraha. Diese werden 
häufig direkt in Verbindung mit den Gliedmaßen und Gegenständen, die Shiva als 
Nataraja hält oder berührt, in Verbindung gebracht (vgl. zum Folgenden Chowdhury 
2022: 163ff). 
 
Srishti: Das ikonographische Element ist die rechte obere Hand mit dem Damaru 
(Trommel). Nataraja schlägt diese Trommel fortwährend und sie steht damit für 
Dynamik, Entbergung und ständigen Wandel. Der Begriff Entbergung ist hier so zu 
verstehen, dass etwas aus einer bis dato Verborgenheit hervortritt und erfahrbar 
wird, ohne jemals vollständig offen zu liegen, da diese Entstehungsgeschichte ein 
immer fortlaufender Prozess ist. Kurz: Es gibt keinen Stillstand und dauerhafte 
Erneuerung. „This leads us to the first principle of Holistic Flexibility – system as 
becoming – that embraces dynamism and change at the very crux of understanding 
a system. A system is constantly being unconcealed just as the pulsating energy of 
creation in srishti.” (Chowdhury 2022: 163). Diese Interpretation impliziert auch, dass 
eine Neuschöpfung immer auch eine Störung des Vorherigen ist. Der Vorgang selbst 
ist damit keineswegs harmonisch, sondern zum Teil auch chaotisch und mit 
Spannungen versehen. In der Gesamtsicht ist er jedoch nicht aufhaltbar, da Nataraja 
mit seiner Energie nicht aufhören wird, die Trommel zu schlagen.  
 
Samhara: In der oberen linken Hand hält Nataraja eine Flamme. Diese soll die Kraft 
von Transformation und Regeneration symbolisieren. Samhara wird jedoch wegen 
der brennenden Flamme häufig mit dem Aspekt der Zerstörung gleichgesetzt. Es 
geht hier aber eher um den Aspekt des Übergangs (feste Struktur Holz zu 
gasförmiger Struktur Flamme) und damit um Auflösung und Neukonfiguration. „This 
leads us to the second principle of Holistic Flexibility – transformative flexibility – 
in a system temporarily deduced from a state of flux. Just as srishti and samhara 
define the Nataraja’s cosmic cycle, a “system as becoming” and “transformative 
flexibility” define the perennial cycle of problem-definition and agile-management.” 
(Chowdhury 2022: 165). Samhara ist damit eine Konsequenz und zugleich eine 
Komplementarität zu Srishti. Eine weitere Interpretation kann sein, dass die Flamme 
als solche natürlich auch mit einem schmerzhaften Prozess in Zusammenhang steht. 
Dieser ist jedoch eine notwendige Bedingung für Erneuerung (vgl. Bildhäuser 2023: 
140).   
 
Tirobhava: Nataraja steht mit seinem linken Fuß auf dem Dämon Apasmara. Dieser 
ist der Zwerg des menschlichen Egos, der Selbstzentriertheit und der Eifersucht. 
Nataraja zeigt mit seinem linken unteren Arm nach unten und scheint damit die 
Aufmerksamkeit des Betrachters auf diese Szenerie lenken zu wollen. Die Botschaft 
ist: So sieht Unwissenheit (gleich Tirobhava) aus. Es ist nicht die Abwesenheit von 
Wissen, sondern die Verengung von Wissen auf einen begrenzten Bereich. 
Apasmara steht dabei für die epistemische Verengung von Wirklichkeit: Fixierung, 
Reduktion sowie die Blindheit für Emergenz und relationale Zusammenhänge. 
Wichtig ist die Erkenntnis, dass Apasmara nicht einfach verschwindet, sondern dass 
damit der Auftrag formuliert wird, sie einerseits zur Kenntnis zu nehmen aber 
andererseits im Einklang mit den anderen Akten die eigene Unkenntnis zu 
überwinden. „This leads us to the third principle of Holistic Flexibility – responsible 
practice – aimed at addressing problem situations holistically, meaningfully, and 



 
 

 12

sustainably.” (Chowdhury 2022: 166). Verantwortliche Praxis entsteht folglich nicht 
durch die einfache Eliminierung von Unwissenheit, sondern durch den klugen 
Umgang damit. 
 
Anugraha: Es ist das erhobene linke Bein von Nataraja, dass auf Gnade und 
Befreiung hinweisen soll. Das bedeutet einerseits, dass die Begrenzung der eigenen 
Sicht erkannt wird und daraus Freiheit entsteht. Andererseits verbirgt sich hier noch 
eine weitere Dimension in der Art, dass Menschen nicht einfach Zeugen der 
Veränderungen von sich selbst und der Welt sind bzw. sein sollen, sondern sich aktiv 
an dieser Veränderung, also „ko-evolutionierend“ einbringen sollten. Das erfordert 
jedoch eine Veränderung des eigenen Selbstverständnisses über reflektive 
Mentalarbeit. „With this we arrive at the fourth principle of Holistic Flexibility – spiral 
of learning – that is multipronged and multidimensional and will lead … towards what 
the Samkhya calls vidya or knowledge.” (Chowdhury 2022: 167). 
 
Sthiti: “Sthithi, or reassurance, is represented by the Nataraja’s second right-arm with 
an open palm. It is the reassurance that life will continue with order amidst disorder, 
and that hidden patterns will emerge out of chaos.” (Chowdhury 2022: 168). Man 
kann Sthithi mit der Stiftung von Sicherheit in der Unsicherheit umschreiben. In den 
daraus entstehenden temporären Momenten relativer Ordnung, wird es erst möglich 
zu handeln und zu lernen. Ohne Sthiti wäre nur chaotische Dynamik und keine 
Orientierung. Demgegenüber streben Systeme stets nach Ordnung und verstetigen 
diese durch Strukturen und Prozesse in der Art, dass sie die dauerhafte Veränderung 
(in Srishti angelegt) konterkarieren.   
 
Zusammengefasst und abstrahiert stehen die fünf Akte für die Schöpfung (Srishti), 
den damit einhergehenden Übergang (Samhara), die dazu notwendige Überwindung 
der Unwissenheit (Tirobhava), die daraus resultierende Befreiung (Anugraha) und die 
mitschwingende Zusicherung von Ordnung (Sthiti). Sie sind jedoch nicht wie ein 
normatives Rezept für Veränderungen zu interpretieren wie beispielsweise die 
bekannten Schritte von Kotter, sondern eignen sich vor allem als analytischer 
Deutungsrahmen für Führungskräfte in Veränderungsprozessen. Dies vor allem auch 
deshalb, weil in einer Organisation in der Regel alle fünf Akte gleichzeitig anzutreffen 
sind und Führungskräfte mit den daraus resultierenden Spannungsverhältnissen 
vertraut sein und gelernt haben sollten, damit umzugehen. Es ist im wahrsten Sinne 
des Wortes ein ausbalancierender Tanz, den Nataraja hier vorführt. 

 

 
3. Shiva als Management-Metapher 
 
Aus den in Kapitel 2 erarbeiteten Erkenntnissen werden in einem nächsten Schritt 
jene Aspekte herausgearbeitet und weiterentwickelt, die einen Beitrag zu einem 
modernen Management leisten können. Die nachfolgenden Kapitel sind daher so 
angelegt, dass sie inhaltlich einerseits weitgehend analog zum vorigen Kapitel 
strukturiert sind, andererseits jedoch bereits systematisch die Brücke zur 
Managementpraxis schlagen. 
 



 
 

 13

Dabei wird deutlich werden, dass sich der Fokus zunehmend in Richtung der 
Verantwortung von Führung verschiebt. Aus dem Konzept Shiva lassen sich nämlich 
kaum konkrete Management-Tools im engeren Sinne ableiten. Dies war auch so 
nicht intendiert. Vielmehr verweist Shiva auf eine implizite Forderung an Manager 
und Managerinnen, ihr eigenes Selbstverständnis sowie das zugrunde liegende 
Mindset von Führung grundlegend zu reflektieren und bestenfalls weiterzuentwickeln. 
 
Zu Beginn eines jeden Kapitels werden zur Orientierung noch einmal die jeweiligen 
Key Learnings genannt. 
 
3.1 Zerstörung als Voraussetzung für Innovation 
 
Das Konzept Shiva steht für die Notwendigkeit der Zerstörung bestehender 
Ordnungen. Dies ist die Bedingung dafür, dass Neues überhaupt erst entstehen 
kann. 
 
In Systemen resp. Organisationen wird Zerstörung in der Regel negativ konnotiert, 
weil dieser Vorgang fast immer mit Schuldzuweisungen und vor allem mit 
Verlustängsten assoziiert wird. In der ultimativen Ausprägung von Veränderung ist 
das aus individueller, menschlicher Sicht durchaus nachvollziehbar. Jüngere 
Beispiele sind (lediglich) die Ankündigung von Werkschließungen bei der Robert 
Bosch GmbH oder die immer wiederkehrenden Standortdebatten bei der 
Volkswagen AG (beide Unternehmen nicht ohne Zufall aus der bereits zitierten 
Automobilbranche). Es sind aber bereits die kleinen Veränderungen, die auf 
Widerstand stoßen. Die Psychologie dahinter ist ausreichend besprochen. Jedoch 
vermögen es die Führungskräfte häufig nicht, Veränderungen umzusetzen – seien 
sie aus externen Gründen notwendig oder intern so gewollt. Systeme fallen dann in 
der Regel wieder in ihren Ausgangszustand zurück (vgl. Bildhäuser 2023: 211). 
 
Der weitaus wichtigere Aspekt ist jedoch, dass diese Veränderungen bis hin zur 
Zerstörung nicht als das gesehen werden, was das Konzept Shiva aussagt. Zur 
Wiederholung: Es ist unabdingbar, dass in einem stetigen Wandel (vgl. dazu auch 
das nachfolgende Kapitel) Neues emergiert und dafür Altes zerstört werden muss. 
Anders formuliert: Das Festhalten an Bestehendem, auch wenn es bereits 
Symptome von Dysfunktionalität zeigt, verhindert Erneuerung und wird dann 
dennoch aller Voraussicht nach auf lange Sicht untergehen. Der Untergang von 
Wirecard zeigt hier exemplarisch, dass organisationale Destruktion nicht primär als 
Scheitern zu interpretieren ist, sondern als notwendiger Akt der Auflösung nicht 
effektiver Strukturen und Muster. Hier in der Manifestation eines Geschäftsmodells. 
Denn erst durch den vollständigen Zusammenbruch wurde sichtbar, wie tiefgreifend 
Selbsttäuschung, Machtasymmetrien und fehlende Verantwortungsübernahme das 
System geprägt hatten.  
 
Die Botschaft daraus zunächst: Proaktives Handeln sowie als Instrument dazu ein 
Reframing der Botschaft von Veränderung im Sinne des Konzepts Shiva. Auch hier 
ein Beispiel: Netflix. Das Unternehmen hatte ursprünglich ein Geschäftsmodell, mit 
dem sie als Versender von Video-DVDs per Post am Markt aktiv waren (und damit 
das stationäre Verleihen angriffen). Als jedoch absehbar war, dass dies zu 
unrentabel werden könnte, kannibalisierte man sich selbst und begann mit Video-



 
 

 14

Streaming. Als hieraus wiederum die Erkenntnis wuchs, dass dies zu einer zu 
großen Abhängigkeit von den Filmstudios führen könnte, erweiterte man die 
Wertschöpfungskette im Sinne einer Rückwärtsintegration und begann, eigene Filme 
und Serien zu produzieren. Man könnte die Haltung dahinter so zusammenfassen: 
Wenn wir uns nicht selbst zerstören, tut es jemand anderes. 
 
Interessant ist, dass auch aus der Ökonomie kommend Vergleichbares postuliert 
wurde. Auch Schumpeter schrieb „Dieser Prozess der schöpferischen Zerstörung ist 
das wesentliche Faktum des Kapitalismus.“ (Schumpeter 1942). Das ist nicht ganz 
so radikal wie bei Shiva. Jedoch eine klare Botschaft an die heutige 
Managementpraxis. 
 
3.2 Führen im Wandel 
 
Die Grundstruktur von Realität muss als Bewegung gesehen werden. Stabilität ist 
damit nur eine Momentaufnahme und steter Wandel der Normalzustand. 
 
Wenn man wie ausgeführt davon ausgehen muss, dass jegliche, als solche 
empfundene Stabilität eine Illusion ist, kommt an dieser Stelle Führung eine 
besondere Rolle zu. Sie muss einerseits Orientierung stiften und andererseits dafür 
sorgen, dass die das System tragenden Mitarbeiter eine angemessene Lern- und 
Anpassungsfähigkeit entwickeln. Die Kernbotschaft dabei muss sein, dass es nicht 
erstrebenswert ist, sich hin zu einer neuen Stabilität zu entwickeln, sondern eine 
Kultur zu kreieren, die sich der steten Dynamik bewusst ist.  
 
Das Shiva-Konzept findet hier eine praktikable Anknüpfung an die von Scharmer 
entwickelte Theorie U. „Die turbulenten Herausforderungen unserer Zeit zwischen 
alle Institutionen und Gemeinschaften dazu, sich selbst zu erneuern und neu zu 
erfinden. Um das leisten zu können, müssen wir fragen: Wer sind wir? Wozu sind wir 
hier? Was wollen wir wirklich schaffen?“ (Scharmer 2011: 41). Die Beantwortung 
dieser Fragen sollen mittels eines Prozesses stattfinden, der optisch wie ein U 
aussieht (vgl. zum Folgenden Scharmer 2011: 127ff). 
 
Ausgangspunkt ist oben links am U das sogenannte Downloading. Es beschreibt, wie  
Organisationen aus vertrauten Routinen und bestehenden Deutungsmustern heraus 
handeln. Wahrnehmung und Entscheidungen sind hier stark durch die Vergangenheit 
geprägt. Im nächsten Schritt des Seeing wird dieses automatische Reagieren 
unterbrochen und reflektiert. Führung soll hier eine bewusste, vorurteilsfreie 
Beobachtung der aktuellen Situation ermöglichen, ohne sie vorschnell zu bewerten. 
Darauf aufbauend folgt das Sensing, bei dem das System als Ganzes in den Blick 
genommen wird. Unterschiedliche Perspektiven werden integriert, Zusammenhänge 
wahrgenommen und die eigene Position im System reflektiert. Den Wendepunkt am 
Boden des U bildet das sogenannte Presencing. Dieses ist der wesentliche Kern des 
Prozesses. In dieser Phase werden idealerweise bestehende Annahmen und 
Handlungslogiken bewusst losgelassen, während gleichzeitig Offenheit für das Neue 
entsteht. Presencing ist dabei nicht wie ein instrumenteller Schritt zu verstehen, 
sondern als Haltung erhöhter Präsenz der Führung, die vor allem durch Offenheit 
gekennzeichnet ist. Aus dieser Haltung heraus verdichtet sich im Schritt des 
Crystallizing eine erste klare Orientierung. Gemeinsame Intentionen und 



 
 

 15

Zukunftsbilder werden formuliert, ohne sie bereits in starre Pläne zu überführen. Im 
anschließenden Prototyping werden diese neuen Ansätze in kleinen, iterativen 
Experimenten erprobt. Lernen erfolgt dabei durch Handeln und Rückkopplung mit der 
Realität. Abschließend werden im Schritt des Performing die gewonnenen 
Erkenntnisse in organisationalen Strukturen, Routinen und Entscheidungsprozessen 
verankert, so dass neue Handlungsmuster entstehen.  
 

 
 

Abb. 3: Otto Scharmer, Theory U, Wikimedia Commons, CC BY-SA  
 
Insgesamt ist der U-Prozess nicht wie ein linearer Maßnahmenplan zu verstehen, 
sondern als zyklischer Vorgang, der Führungskräften eine Orientierung gibt, wie es 
möglich sein kann, Organisationen im permanenten Wandel wiederum 
orientierungsfähig zu halten und eine dauerhafte Lern- und Anpassungsfähigkeit zu 
entwickeln. Bezugnehmend auf den tanzenden Nataraja mit dem beschriebenen 
prozessualen Vor- und Nachlauf passt einerseits vor allem das Narrativ des 
Presencing. Andererseits auch die Schwere der Aufgabe für Führungskräfte als fast 
unmöglichen Tanz.  
 
Kinkhabwala hat in seinem Paper unabhängig von der Theorie U direkte 
„Management teachings and Lessons for Managers and CEOs“ aufgestellt, die man 
als Nachschlagewerk für die Begleitung des U-Prozesses einsetzen könnte. Die 
Besprechung dieses Textes würde hier jedoch den Rahmen sprengen. Es empfiehlt 
sich jedoch dessen Lektüre (Kinkhabwala 2017). 
 
3.3 Integration von Gegensätzen und dienende Führung 
 
Cit (das Bewusstsein) ist die eine Realität. Shakti (die Energie) bringt zugleich 
Vielheit hervor. Aber diese Vielheit widerspricht nicht der Einheit.  
 



 
 

 16

In diesem Kapitel geht es vom Shiva-Konzept ausgehend im Wesentlichen um die 
Nicht-Dualität. Übersetzt man diese in einen ökonomischen Kontext, kommt man auf 
direktem Weg zum Begriff der Ambiguität und der notwendigen Ambiguitätstoleranz 
vor allem von Führungskräften zur Integration von Gegensätzen. Diese wiederum ist 
die zentrale Voraussetzung dienender Führung, da sie nicht auf Kontrolle, sondern 
auf die Ermöglichung von organisationaler Selbststeuerung ausgerichtet ist.  
 
Zwecks Herleitung zwei direkte Zitate dazu: “The basis of everything that we witness 
as distinct, separate, or individual existences all map back to one non-distinct, non-
separate, and non-individualized force.” (Chowdhury 2023: 49). Das bedeutet, dass 
Vielheit nicht auf eine mehrdimensionale Realität hinweist, sondern letztlich auf eine 
einzige Grundlage zurückzuführen ist. Oder noch einmal anders ausgedrückt im 
organisationalen Kontext: In Unternehmen erscheinen Phänomene häufig als 
getrennt, widersprüchlich oder konkurrierend. Beispielsweise Effizienz vs. Innovation, 
Stabilität vs. Wandel oder Zentralisierung vs. Autonomie. Eine nicht-duale Lesart 
versteht diese Gegensätze jedoch nicht als Ausdruck unterschiedlicher Realitäten 
oder Zielsysteme, sondern als unterschiedliche Manifestationen ein und derselben 
organisationalen Grundlogik.  
 
Ergänzend dazu heißt es: „Kashmir Shaivism can be regarded as non-relational 
consciousness where the distinction between cause and effect, subject and object, 
and the self and the other is nullified.” (Chowdhury 2023: 53). Das bedeutet, dass 
zwar Gegensätze bestehen bleiben, ihre Trennung aber aufgehoben wird. Dies ist 
genau das, was Führung aushalten muss. Auch hier wieder ein Beispiel. Die bereits 
zitierte Automobilindustrie befasst sich derzeit mit einem Entweder/Oder, was die 
Verbrennertechnologie und die E-Mobilität anbelangt. Führung besteht in diesem 
Kontext aber nicht darin, einen der beiden Pfade privilegiert zu verfolgen, sondern 
darin, beide Logiken gleichzeitig bis auf Weiteres tragfähig zu halten. Dies ist vor 
allem aus strategischen Gründen sinnvoll, wenn auch je nach Ausrichtung die eine 
oder die andere Ausrichtung aktuell die ökonomisch effektivere Variante ist.  
 
Die Haltung einer dienenden Führung entwickelt sich direkt hieraus: Sie darf nicht 
entscheiden, was besser oder schlechter ist, sondern Räume offenhalten, in denen 
die vermeintlichen Gegensätze wirksam bleiben können. Führung, vor allem in 
strategischer Perspektive, ist damit dem Gesamtsystem und dessen 
Entwicklungsoptionen verpflichtet. Das ist das Gegenteil von Kontrolle und entspricht 
der Sicht, dass Systeme autopoietischen Charakter haben.    
 
3.4 Pancakrtya als analytischer Deutungsrahmen 
 
Die fünf Akte sind die Schöpfung (Srishti), der damit einhergehenden Übergang 
(Samhara), die dazu notwendige Überwindung der Unwissenheit (Tirobhava), die 
daraus resultierende Befreiung (Anugraha) und die mitschwingende Zusicherung von 
Ordnung (Sthiti). 
 
Es wurde schon darauf hingewiesen, dass die fünf Akte nicht in linearer, 
prozessualer Weise gedacht werden dürfen. Es sind vielmehr Perspektiven, die einer 
Führungskraft dafür zur Verfügung stehen sollen, dass sie in diagnostizierender 
Weise auf einer Metaebene die unterschiedlichen Ausprägungen analysieren kann. 



 
 

 17

Die Rolle eines Managers oder Managerin sollten dann jeweils die nachfolgende 
sein. Eine Anmerkung des Autors: Es kann sein, dass sich in diesem Kapitel manche 
Argumente so lesen, dass sie auf eine Wiederholung hindeuten könnten. Das ist 
jedoch den Pancakryta immanent, weil sie viele ikonisch-mythologischen Inhalte 
wieder aufgegriffen und (nur) vertieft haben.   
 
Perspektive Schöpfung: „A manager needs to address a problem/situation as an 
emergent representation of a time-shot in the entire journey of a system that can be 
understood in terms of a time-lapse … Hence, a manager’s role is not to find a 
“solution”, but to craft the “next adaptive move” (Chowdhury 2022: 164). Hier wird 
erneut die freiheitliche Räume schaffende Rolle von Führung angesprochen. 
Problematisch wird sie jedoch, wenn der gesetzte Rahmen nicht klar kommuniziert 
ist bzw. von außen so aussieht, dass alles, was innerhalb dessen passiert als 
permanenter Aktionismus interpretiert wird. 
 
Perspektive Übergang: Chowdhury spricht in diesem Zusammenhang vor allem über 
die Bedeutung der mentalen Flexibilität von Führungskräften: „Flexibility in thought 
allows managers to be comfortable with working across paradigms … These qualities 
are essential for managers intending to display transformative flexibility to maintain a 
meaningful steady state in the “system as becoming”. Managers need to be open to 
their own and others’ experiences and changing thought patterns so that they can 
assimilate new ideas seamlessly in the continual act of catalyzing transformation.” 
(Chowdhury 2022: 165). Ziel ist hierbei das bewusste Auflösen von Überholtem und 
damit die Gestaltung des Übergangs. Zuviel an Flexibilität könnte jedoch auch zu 
nicht gewünschter Instabilität führen. 
 
Perspektive Unwissenheit: “Managers need to play an integral role in questioning 
assumptions, convening stakeholders, and challenging, dominant beliefs to achieve 
responsible outcomes. They need to be conscious agents of change rather than 
being mere witnesses. Responsible action involves inculcating an attitude 
of openness and risk-taking and ejecting ignorance, self-centricity, and myopic 
thinking.” (Chowdhury 2022: 166). Es geht also vor allem darum, die Mitarbeiter bzw. 
das System in der Weise zu hinterfragen, damit es selbst erkennt, dass es blinde 
Flecken und eine begrenzte Sichtweise hat. Nur durch den „Ausbruch“ aus diesem 
Gedankenkäfig kann Neues emergieren.  
 
Perspektive Befreiung: Die Anugraha knüpft direkt an die Metapher des Ausbruchs 
an. Durch das andere, neue Verstehen werden neue Handlungsoptionen sichtbar. 
Die Befreiung beginnt mit der kritischen Selbstbeobachtung der Führungskraft: 
„Managers will need to display sincerity and have the courage to ask difficult 
questions about their values and biases that influence their boundaries and define 
their system time-shots (“time-shot” and “time-lapse” are discussed in section 
“Srishti”) from the “system as becoming”.” (Chowdhury 2022: 167).  
 
Perspektive Ordnung: Chowdhury kommt hier noch einmal direkt auf den Tanz zu 
sprechen: „A manager’s primary role, as the word suggests, is to manage, and to 
lead with a sense of purpose. The manager is responsible for continuity and 
enforcing meaningful change whilst seamlessly handling dynamic ocial/organizational  
realities. This balancing act of sorts requires a ‘dance’ of competencies and skills, 



 
 

 18

dependent on both nature and nurture.” (Chowdhury 2022: 168). Einerseits deutet 
sich hier auch wieder die Schwere der Aufgabe an. Andererseits geht es ganz 
konkret um die Führungsaufgabe der Formulierung und Kommunikation des „Why“ – 
sei es in der Interpretation von Pattanaik oder der von Sinek.  
  
 
4. Ableitungen für die Managementpraxis 
 
In diesem Schlusskapitel wird die Blickrichtung nun vollständig verändert. Ausgehend 
von ausgewählten, gängigen Managementmethoden werden diese vor dem 
Hintergrund der Erkenntnisse aus den Kapiteln 2. und 3. reflektiert.   
 
4.1 Innovationskultur und Change Management 
 
In der Kapitelüberschrift wurde als erster Begriff bewusst nicht die übliche 
Bezeichnung Innovationsmanagement gewählt, sondern Innovation mit dem Begriff 
der Kultur verknüpft. Der wesentliche Unterschied ergibt sich aus dem damit 
zusammenhängenden Mindset. Während Innovationsmanagement beispielsweise in 
der Pharmabranche oder der Automobilindustrie für gewöhnlich in geplanten Zyklen 
stattfindet, erlaubt eine gute Innovationskultur auch ungeplante Ereignisse. Im Shiva-
Konzept würde man hier von der Möglichkeitseröffnung von Emergenz sprechen. 
Interessanterweise zeigt gerade die Pharmaindustrie, dass viele der großen und vor 
allem erfolgreichen Erfindungen mehr oder minder zufällig entstanden sind. Jüngere 
Beispiele in etwa sind Viagra oder die so bezeichneten Abnehmspritzen. 
 
Aus der Shiva-Perspektive tragen dazu zunächst die Erkenntnis und das Erkennen 
bei, dass Innovationen in Zyklen kommen – aber auch wieder vergehen. Es ist zu 
konstatieren, dass dies eigentlich eine Selbstverständlichkeit sein sollte. Jedoch 
haben offenbar gerade westliche Kulturen hier ein Problem, da man häufig lieber an 
Altbewährtem festhält (es soll an dieser Stelle nicht wieder das schon mehrfach 
bemühte Beispiel gebracht werden). Damit im Zusammenhang steht, dass für die 
Voraussetzungsschaffung für Innovation aus Emergenz, die Zerstörung, in der Regel 
der Mut fehlt. Es ist an dieser Stelle jedoch auch ein Unterschied zwischen der 
europäischen und der amerikanischen Kultur zu erkennen. Bei in der Regel 
begrenzten Ressourcen sehen wir bei letzterer nämlich eher einen Trial-and-Error-
Ansatz, bei dem für den Fall des Scheiterns dies nicht als Niederlage, sondern als 
Learning konnotiert wird und die Ressourcen in den nächsten Versuch gesteckt 
werden.  
 
Den Zusammenhang von Innovation und Zerstörung bzw. den dahinterliegenden 
Mindset hat der Autor auf einer seiner Indienreisen bei einem Gespräch mit einem 
Reiseführer verstanden: Auf die Frage, weshalb die gläubige Bevölkerung Shiva so 
verehrt, obwohl er doch in regelmäßigen Zyklen alles zerstört, zeigte sich großes 
Unverständnis ob der Frage. Denn die Menschen sollten doch froh darüber sein, 
dass einer diesen Job mache, so die Antwort. 
 
Diese Erkenntnis führt direkt zum Change Management und damit zu den gängigen 
Empfehlungen hierfür. Denn der bereits genannte Kotter hatte bereits in seinem 
Standardwerk als Error # 1 „too much complacency“ identifiziert: „By far the biggest 



 
 

 19

mistake people make when trying to change organzations ist to plunge ahead without 
establishing a high enough sense of urgency in fellow managers and employees. 
This error is fatal because transformations always fail to achieve their objectives 
when complancency levels are high.” (Kotter 1996: 4). Es braucht dementsprechend 
ein Shiva-Mindset, um deutlich zu machen, dass Veränderungen unabdingbar sind 
bzw. dass sie einem natürlichen, dynamischen Muster folgen. Die complecancy 
selbst kann deshalb nur überwunden werden, wenn ausreichend Shakti als Energie 
vorhanden ist.  
 
Die Kernfrage ist dann, wo diese Energie herkommen soll. Und zwar zu einem 
Zeitpunkt, wo das System den Sense of Urgency noch nicht gefunden hat. Ein 
Ansatzpunkt ist, den Fokus schon frühzeitig auf die unternehmerische Resilienz, die 
Antifragilität zu legen. Und dort sich vor allem auf den dauerhaften Einsatz von 
Stressoren zu fokussieren. Diese sind gezielte Belastungen oder Spannungen, die 
auf Individuen oder Organisationen wirken und erst die Notwendigkeit von 
Veränderung sichtbar machen. Im Kontext der Antifragilität sind sie keine 
Störfaktoren, sondern notwendige Impulse, ohne die Systeme träge werden und an 
Lernfähigkeit verlieren. Besonders wirksam sind die Stressoren Vision, Risiko und 
Ungewissheit, da sie Orientierung geben, Entscheidungsdruck erzeugen und 
Routinen infrage stellen. Entscheidend ist dabei, dass Stressoren nicht top-down 
verordnet, sondern so gestaltet werden, dass sie von den Beteiligten intrinsisch 
aufgenommen werden können. Fehlen diese Stressoren dauerhaft oder werden sie 
neutralisiert, verliert das System seine Anpassungs- und Entwicklungsfähigkeit und 
wird strukturell fragil (vgl. Bildhäuser 2023: 31ff). 
 
Einen Schlüssel zur intrinsischen Verankerung von Veränderungsbereitschaft kann 
man wiederum beim Konzept der Theorie U finden – und dort in der Phase des 
Presencing, das als Umsetzungsoption zur Schaffung eines Reflexionsmoments im 
innerhalb eines dynamischen Prozesses erläutert wurde. Ziel ist dabei Anugraha und 
in der Konsequenz daraus die aktive Beteiligung der Führungskräfte und Mitarbeiter 
im Sinne einer Ko-Evolution von Veränderung.     
 
4.2 Leadership und persönliche Resilienz 
 
Letztgenannter Akt und die damit einhergehenden Ausführungen waren verbunden 
damit, dass die Perspektive der Befreiung zunächst mit einer kritischen 
Selbstbeobachtung der Führungskräfte beginnt. Die Managementliteratur hatte sich 
in den vergangenen Jahrzehnten entweder damit beschäftigt, welche Führungstools 
die geeigneten seien und/oder damit, mit welcher Haltung geführt werden sollte. Zu 
zweitgenanntem Aspekt ist sicher das Buch des Fußballtrainers Ancelotti lesenswert, 
der – ohne es so zu bezeichnen – hier im Kern die beiden Werte Empathie und 
Vertrauen herausgearbeitet hat (vgl. Ancelotti 2016). Vergessen wurde dabei 
zumeist, dass eine Führungspersönlichkeit erst dann „leaden“ kann, wenn sie über 
ausreichend Selbstreflexionsvermögen verfügt. Und genau hier setzt das Shiva-
Konzept an. 
 
Angefangen beim Stellen der Frage „Why“ über die Akzeptanz einer steten, nicht 
aufhaltbaren Dynamik bis hin zur individuellen Ambiguitätstoleranz sind bei Shiva 
zahlreiche Hinweise für modernes Führen zu finden. Leadership im Sinne des Shiva-



 
 

 20

Konzepts ist dabei weniger eine Frage von Entscheidungskompetenz als von 
Reflexionsfähigkeit. Generell gesprochen bedeutet dies als notwenige 
Leadershipkompetenz die Fähigkeit, Spannung auszuhalten, ohne sie vorschnell 
aufzulösen um wiederum Wandel zu ermöglichen, ohne ihn aber kontrollieren zu 
wollen. Der Tanz des Nataraja ist dabei eine präzise Metapher für diese Art von 
Führung: Es gibt keinen stabilen (Zu-)Stand sondern nur temporäre Balance. Jede 
Bewegung (einer Führungskraft) erzeugt auch eine systemische Gegenbewegung 
und Ordnung entsteht nicht trotz, sondern durch Dynamik. Auf einer Metaebene 
bedeutet dies, dass Führung kein Zustand, sondern ein permanenter Vorgang ist. 
Situativ und mental wie körperlich anstrengend und nie abgeschlossen.  
 
Das führt zur Frage der individuellen Resilienz – in diesem Fall der Führungskräfte. 
Im Shiva-Konzept ist Wandel nicht steuerbar, sondern konstitutiv. Für Führungskräfte 
bedeutet Resilienz daher nicht, Kontrolle zurückzugewinnen, sondern die Illusion von 
Kontrolle bewusst loszulassen. Zentral ist die Unterscheidung: Shiva steht nicht für 
das Aushalten von Belastung, sondern für Wachstum durch Belastung. Ganz im 
Sinne des Beispiels von Taleb, der hier die mangelnde Belastung von Knochen von 
Astronauten und die damit einhergehende Brüchigkeit anführt (in Umkehrung des 
sog. Wolffschen Gesetzes). Resiliente Führung im Shiva-Sinne bedeutet daher, 
Irritationen nicht nur zu überstehen, sondern sie reflexiv zu nutzen, um Denk-, 
Entscheidungs- und Wahrnehmungsmuster zu überprüfen und weiterzuentwickeln. 
Resilienz wird damit zur Vorstufe von unternehmerischer Antifragilität. Damit kommt 
Führung im Sinne von Leadership genau der Aufgabe nach, die das Konzept der 
Antifragilität einfordert.  
 
  
5. Fazit 
 
Das Shiva-Konzept zeigt nachweislich, dass es als Metapher Impulse für die Aspekte 
von Transformation und Führung im Management liefern kann. Es wird damit auch 
die Hypothese von Pattanaik bestätigt, dass mythologische Erzählungen hilfreich 
resp. sogar notwendig sein können, um westliches Management so zu ergänzen, 
dass es den aktuellen Herausforderungen einer hochdynamischen, ambiguen und 
sinnfragilen Managementpraxis standhält. 
 
Voraussetzung dafür und Ergebnis dessen ist ein anderes Bewusstsein von Führung. 
Über diese Interpretation kommt man direkt zum Verständnis von Shiva als reines 
Bewusstsein (Cit) und damit zur Benennung der eigentlichen Führungsressource. 
Shiva fungiert in diesem Sinne nicht als normatives Ideal, sondern als 
erkenntnistheoretischer Spiegel moderner Führung. Genau diese wird dann 
idealerweise zur inspirierenden Quelle des gesamten unternehmerischen Systems: 
“Like the individual, it is a group-soul that must become more self-conscious to attain 
an organic self-expressive life.” (Pandey und Gupta 2008: 889). 
 
 
 
 
 
 



 
 

 21

Literaturverzeichnis 
 
Ancelotti, Carlo (2016): Quiet Leadership. Winning Hearts, Minds and Matches, 
London. 
 
Benedikt, Elias J. (2020): Spirituelle Verwirklichung nach der Philosophie des 
Kashmir Shaivismus, Norderstedt. 
 
Bildhäuser, Dirk (2023): Wirksame Beratung. Ein interdisziplinärer Ansatz zwischen 
Antifragilität und Systemtheorie, Wiesbaden. 
 
Chowdhury, Rajneesh (2022): Holistic Flexibility for Critical Systems Thinking 
Inspired by the Nataraja. In: Journal of Management, Spirituality & Religion,  
Vol. 19, No. 2, S. 154-185. 
 
Chowdhury, Rajneesh (2023): Conscious Systemic Leadership: 
A Theoretical Construct Drawing from the Philosophy of Shiva. In: Journal of 
Awareness-Based System Change, Vol. 3, Iss. 1, S. 39-67.  
 
Hughes, John (2014): Swami Lakshmanjoo. Die geheimen Lehren des Kashmir 
Shivaismus, Grafing. 
 
Kinkhabwala, Bhavesh A. (2017): A Research Study on Jagadguru Adi 
Shankaracharya with Specific Reference to the Principles and Practices of 
Management and Relevance in Modern Times with Lessons to be Learnt for 
Managers/ CEOs. Unveröffentlichter Forschungsbeitrag / institutionelle Publikation, 
Gujarat University. 
 
Kotter, John P. (1996): Leading Change, Boston. 
 
Mehta, Piyush, Thakur, Ashok K., Chauhan, Ishaan, Uprety, Nikhil (2018): A study on 
the influence of Hindu mythological characters on management practices. In: 
International Journal of Economic Plants, 5(3), S. 116–122. 
 
Nelson, Lance E. (2014): Vorwort in: John Hughes, Swami Lakshmanjoo. Die 
geheimen Lehren des Kashmir Shivaismus, Grafing. 
 
Pandey, Ashish und Gupta, Rajen K. (2008): A Perspective of Collective 
Consciousness of Business Organizations. In: Journal of Business Ethics, 80, S. 
889–898. 
 
Pattanaik, Devdutt (2015): Business Sutra. A Very Indian Approach to Management, 
New Delhi. 
 
Scharmer, Otto (2011): Theorie U. Von der Zukunft her führen, 2., erw. Aufl, 
Heidelberg. 
 
Schumpeter, Joseph A. (1942): Capitalism, Socialism and Democracy, New York. 
 



 
 

 22

Sedlacek, Tomas (2012): Die Ökonomie von Gut und Böse, München. 
 
Slaje, Walter (2012): Trimurti. Zur Verwandlung eines inklusivistischen 
Dominanzbegrifs in eine monotheistische Trinitätslehre, Stuttgart. 
 
Stietencron, Heinrich von (2017): Der Hinduismus, 4. Aufl., München. 
 
Taleb, Nassim Nicholas (2018): Antifragilität. Anleitung für eine Welt, die wir nicht 
verstehen, 6. Aufl., München. 
 
Wikipedia (2025a): Trimurti. Online verfügbar unter: 
https://de.wikipedia.org/wiki/Trimurti (zuletzt abgerufen am 04.01.2026). 
 
Wikipedia (2025b): Nataraja. Online verfügbar unter: 
https://de.wikipedia.org/wiki/Nataraja (zuletzt abgerufen am 04.01.2026). 


